
Repolitiser et revisibiliser l’humanité commune : spécificités
locales de la Plateforme citoyenne de soutien aux réfugiés
Adriana Costa Santos & Clara Mativa

Adriana Costa Santos : Adriana Costa Santos est doctorante au Césir, à l’UCLouvain Saint-Louis
Bruxelles. Elle réalise une thèse sous la direction d’Abraham Franssen en partenariat avec le
CPAS de Bruxelles portant sur le réseau d’action publique bruxellois dans la prise en charge des
personnes migrantes en transit, terrain au sein duquel elle a été active en tant que coordinatrice
hébergement de la Plateforme citoyenne de soutien aux réfugiés.

Clara Mativa : Clara Mativa est chercheuse au CeSCuP et assistante en sociologie à l’Université
Libre de Bruxelles. Elle mène actuellement un projet de recherche portant sur l’hébergement
citoyen à Bruxelles, après avoir réalisé un terrain ethnographique en vue d’un mémoire de master
sur l’action collective auprès des migrant·es en transit du collectif Hesbaye, terre d’accueil.

DOI: 10.25518/1370-2262.1862
Résumé :

Dans un contexte de crise politique autour de la gestion des migrations en Europe, des initiatives
citoyennes émergent et construisent la solidarité avec les personnes migrantes. Ces actions
d’hospitalité mobilisent des milliers de citoyen·nes, donnent naissance à des projets innovants et
suscitent des réactions allant de la criminalisation à l’appropriation de pratiques par les pouvoirs
publics. À partir de deux enquêtes ethnographiques menées dans la ville de Bruxelles et dans la
région de la Hesbaye, en Belgique, nous proposons une analyse de cette action collective autour
de deux axes : l’un sur les effets d’humanisation des rencontres entre citoyen·nes et migrant·es ;
et l’autre sur les enjeux d’invisibilisation et de survisibilité, à la fois en conséquence des
politiques migratoires, mais aussi en tant que moyen d’action d’un mouvement social. Cette
approche nous permettra de nous inscrire dans le débat autour de l’articulation entre l’action
politique et l’action humanitaire.

Mots-clés : Migrations , action collective , action humanitaire, déshumanisation, invisibilisation

Abstract :

In a context of political crisis over migration management in Europe, citizens’ initiatives are
emerging to build solidarity with migrants. These hospitality initiatives mobilise thousands of
citizens, give rise to innovative projects and trigger reactions ranging from criminalisation to the
appropriation of practices by public authorities. On the basis of two ethnographic research
projects carried out in the city of Brussels and in the Hesbaye region, in Belgium, we propose a
two-fold analysis of this collective action: one focusing on the humanising effects of encounters
between citizens and migrants; and the other on the issues of invisibilisation and overvisibility,
both as a consequence of migration policies and as a means of action within a social movement.
This approach will enable us to join the debate on the articulation between political and
humanitarian action.

Keywords : Migration, collective action, humanitarian action, dehumanisation, invisibilisation

C@hiers du CRHiDI 2406-4157 vol. 48 - 2024, 1862

1

http://dx.doi.org/10.25518/1370-2262.1862


Introduction
C’était un soir d’octobre 2018, à Landen, une ville flamande à l’est de Bruxelles située à proximité
de la frontière linguistique entre la Flandre et la Wallonie. Un père vient chercher sa fille à la gare
lorsqu’il voit arriver des fourgons et quelques dizaines de policiers qui se placent sur le quai, devant
le train, attendant l’ouverture des portes. Il se fait que ce père est par ailleurs un citoyen engagé
dans l’accueil des exilé·es dans la région : un « hébergeur », ce qui lui permet de rapidement
comprendre qu’il s’agit une opération de police ciblant des personnes « migrantes en transit »,
visant des arrestations groupées et l’envoi en centre de détention. Les policiers arrêtent vingt-neuf
jeunes hommes et les placent à terre en tailleur et menottés, les dos des uns emboités dans les
jambes des autres, la tête baissée. Sur place se trouve également Théo Francken, secrétaire d’État
belge à l’Asile et à la Migration de l’époque, appartenant au parti nationaliste flamand N-VA, qui
s’est déplacé en personne pour assister et communiquer sur l’opération. Il s’empresse de prendre
la scène en photo pour la partager dès le lendemain sur le réseau social Twitter accompagné de la
phrase : « Nous poursuivons le travail ».

Repolitiser et revisibiliser l’humanité commune : spécificités locales de la ...

2



Illustration 1 : Publication Twitter de Théo Francken du 2 octobre 20181

À quelques mètres de là, l’hébergeur saisit lui aussi son téléphone pour filmer la scène, mais
dans un but différent : celui d’être le témoin de la brutalité de ces arrestations, de dénoncer la
violence cautionnée par le secrétaire d’État en personne, de partager avec le mouvement citoyen
duquel il fait partie la maltraitance et les humiliations subies par ceux qu’il s’est habitué à appeler
les « hébergés », les « invités » ou tout simplement les « gars ». Les policiers lui ordonnent alors
d’arrêter de filmer, il leur rétorque qu’il connait ses droits, qu’il peut légalement filmer sans
que cela ne représente une entrave à l’opération. Les policiers insistent, deviennent agressifs, le
passent à tabac et éclatent son téléphone par terre. S’ensuit une scène d’agression, l’hébergeur
finit menotté et emmené à l’hôpital. Les jeunes hommes, eux, sont embarqués dans des fourgons.

C@hiers du CRHiDI 2406-4157 vol. 48 - 2024, 1862

3



Au lendemain de cette scène, l’hébergeur, Diego Dumont – qui est alors coordinateur du collectif
belge Hesbaye, terre d’accueil – rapporte les faits dans la presse et se demande :

Est-ce qu’il faudra attendre que chacun ait subi lui-même la violence et la haine de l’autre
pour que suffisamment de personnes se dressent contre ceux qui les institutionnalisent ?

Quand ce moment sera arrivé, est-ce qu’il ne sera pas trop tard ?2

L’épisode que nous venons de décrire s’inscrit dans un contexte de politique migratoire européenne
marqué par le paradigme sécuritaire, mais aussi celui d’une mobilisation citoyenne qui se dresse
contre le non-accueil, qui s’efforce à la fois d’atténuer et de dénoncer la violence que ces politiques
font subir aux personnes migrantes. Il permet d’introduire notre réflexion, à savoir l’articulation
entre les effets déshumanisants et invisibilisants de la politique migratoire belge et l’implication de
milliers de citoyen·nes dans des formes de solidarité, d’humanisation et de mise en visibilité des
vécus des personnes migrantes en Belgique.

Nous commençons par introduire le contexte de politique migratoire (point 1) et l’émergence de
la mobilisation citoyenne (point 2). À partir d’une enquête de terrain, notre analyse de cette action
collective se structure alors autour de deux axes : l’un sur les effets de déshumanisation politique et
de (ré)humanisation des personnes migrantes au travers des rencontres et de l’interconnaissance
entre citoyen·nes et migrant·es dans le cadre d’actions de solidarité (point 3) ; et l’autre sur les
enjeux d’invisibilisation et de (sur)visibilité de la question migratoire dans l’espace public à la
fois en conséquence de l’exclusion générée par les politiques migratoires, mais aussi en tant que
répertoire d’action d’un mouvement social (point 4). Nous mettons donc les deux en perspective –
les politiques migratoires et les réactions citoyennes qu’elles génèrent – et analysons les effets de
cette mobilisation citoyenne, rejoignant le débat des sciences sociales autour de l’articulation entre
l’action politique et l’action humanitaire, dans le cadre des migrations en Europe.

Politiques de déshumanisation

Le paradigme sécuritaire dans la gestion des frontières externes a marqué les politiques migratoires
belge et européenne des dernières décennies. Les politiques de restriction et de dissuasion se
sont intensifiées au détriment du droit à l’asile et de la protection de ceux et celles qui arrivent

aux côtes de l’Europe3. Au-delà du renforcement des frontières physiques4, les États européens

ont institué des obstacles dans l’accès aux procédures légales et au droit d’asile5 (y compris par

des entorses à l’État de droit6) et ils ont intensifié la traque, la criminalisation et le bannissement

des personnes migrantes7 dans l’espace européen. Ces politiques migratoires s’appuient sur

des récits de crise et de gestion par le contrôle, ainsi que des rhétoriques de menace8 et
d’invasion empruntées à l’extrême droite et largement disséminées par le discours politique et

médiatique autour de la question9. La production de catégories autour de l’exil (les réfugié·es, les

migrant·es, les sans-papiers, etc.) génère une « acceptabilité morale »10 dans la gestion et le tri des

« indésirables »11, participant de la délégitimation de ces personnes que l’on cherche à contrôler,
à expulser et à réduire à des statistiques ou des contributions financières entre pays, ce qui

revient à « parachever cette déshumanisation »12. Tout comme les pratiques d’exclusion concrètes,

ces discours et représentations participent donc d’une déshumanisation « programmée »13 des
personnes qui migrent, en exacerbant leur mise à distance au sein des sociétés d’accueil. C’est
au départ de celle-ci que nous déployons dans le point trois du présent article notre premier axe

Repolitiser et revisibiliser l’humanité commune : spécificités locales de la ...

4



d’analyse : la démarche de (ré)humanisation des personnes migrantes par la rencontre et la mise
en récit promues par la solidarité citoyenne, en tant qu’action politique.

Politiques d’invisibilisation et de survisibilité

La question de la déshumanisation des exilé·es par les politiques migratoires et par les discours et
cadrages qui les appuient peut être liée à celle de leur visibilité.

D’une part, les politiques migratoires génèrent la survisibilité des migrant·es dans l’espace

public14 : en raison de l’exclusion des procédures d’accès au séjour, on observe la prolifération
de situations de sans-abrisme dans les rues et les gares des villes européennes ou dans des

campements de fortune, des « hors-lieux »15. Cette présence survisibilisée sert alors à justifier
des rhétoriques de répression et de rejet suivant la fameuse formule « on ne peut pas accueillir

toute la misère du monde »16, alors que cette misère est elle-même provoquée par ces décisions

d’exclusion et par une « politique de la perdition »17. D’autre part, en parallèle de la survisibilité
des personnes migrantes, les politiques migratoires génèrent aussi l’invisibilisation de leurs vécus
singuliers. L’impossibilité d’accès au séjour leur impose souvent une vie quotidienne marquée par la
vulnérabilité et l’insécurité. Privées de droits et de protection, vivant dans la crainte d’arrestations
et d’expulsions, elles sont poussées à se soustraire du regard public et à mener une vie cachée.
Ainsi, l’invisibilisation, tout comme le transit et l’errance, se matérialise comme conséquence des

politiques restrictives18. La « construction de l’invisibilité »19 découle du blocage de l’accès aux
procédures et de la privation de toute forme de soutien institutionnel, qui génère moins l’expulsion
que la précarité et la violence de ceux et celles qui restent, l’« encampement » aux frontières ou

en marge de la société20, mais aussi la répression et l’évacuation de ces camps visant à les faire

disparaitre de l’espace public21. C’est donc autour de la question de la visibilité qui se développe
notre deuxième axe d’analyse (point quatre du présent article) : la visibilisation des vécus singuliers
des personnes migrantes en tant qu’outil de la mobilisation citoyenne, ainsi que la mise en visibilité
de leur présence dans l’espace public, contrariant les effets de la politique migratoire.

Mobilisations citoyennes et action politique

La déshumanisation par les pratiques et les discours s’accompagne donc de la relégation
des migrant·es dans ces espaces d’exclusion, parfois au cœur des villes. Or, comme le décrit
l’anthropologue Michel Agier :

S’il n’y a pas d’habitants qui viennent marquer des formes de solidarité à ceux qui
rejoignent ce campement, leur apporter des vêtements, de la nourriture, qui créent un
échange avec eux et ouvrent cet espace, et si cet espace se renferme, il y a alors la mise
en œuvre d’un dehors à l’intérieur même de la ville, un espace d’exclusion. Je ne crois pas
du tout que ce soit un processus inévitable de la ville en tant que telle, c’est un ensemble

de forces politiques, gouvernementales qui produisent ces mises à l’écart.22

C’est justement cette capacité des citoyen·nes à ouvrir, relier et intégrer des espaces d’échange et
d’inclusion dont fait l’objet notre analyse. En réaction aux effets excluants des politiques migratoires,

des mobilisations solidaires ont émergé un peu partout en Europe23. Au sein de ces mobilisations,
certaines études en sciences sociales ont cherché à saisir le sens de cette forme d’action et ont

C@hiers du CRHiDI 2406-4157 vol. 48 - 2024, 1862

5



mis en évidence deux registres en tension : celui de l’action humanitaire et celui d’une action
politique. Depuis, de nombreuses recherches ont apporté des perspectives critiques sur l’approche
humanitaire, ou l’humanitarisme, dans ses effets de (dé)politisation sur la gestion étatique des

frontières et des migrations24. Mathilde Pette a notamment étudié l’action des bénévoles à Calais

en plaçant leur intervention entre le « pôle de l’attestation » et celui de la « contestation »25. De la
même manière, Michael Barnett analyse la politisation de l’humanitarisme traditionnel, remettant
en question cette opposition entre l’action humanitaire et éthique d’un côté, et l’action politique

et de pouvoir de l’autre26. Robin Vandevoordt et Gert Verschraegen, à Bruxelles, proposent l’idée

de « subversive humanitarianism »27, pour caractériser une action humanitaire qui produit un effet
de remise en question de l’ordre dominant. Elsa Mescoli, Antoine Roblain et Pieter Griffioen ont
démontré comment la redéfinition de relations interpersonnelles au sein des collectifs encourage la

politisation des mouvements humanitaires28. Ces différentes recherches ont mis en évidence le fait
que ces deux principaux registres, qui tendent au départ à être opposés, méritent d’être analysés
en tenant compte de l’historicité de l’action collective et des contextes locaux dans leur évolution

et dans leur capacité à produire des effets sur la politisation et l’engagement des individus29. C’est
donc à partir de cette tension que nous abordons l’analyse.

Le présent article mobilise les résultats de deux enquêtes ethnographiques menées respectivement
par ses deux auteures autour de la même mobilisation citoyenne : l’une centrée sur Bruxelles, avec
un terrain d’observation participante au sein des espaces de coordination de l’hébergement citoyen
entre 2017 et 2019, complété par une série de 18 entretiens et l’analyse de dizaines de témoignages
sur les réseaux sociaux de la Plateforme citoyenne de soutien aux réfugiés ; et l’autre ancrée dans
la région de la Hesbaye, en province de Liège, avec un terrain d’observation participante entre
2021 et 2023 au sein du collectif Hesbaye, terre d’accueil complété par vingt-et-un entretiens
et par un travail de recherche documentaire, des réseaux sociaux et de la presse locale. Nous
proposons de mettre en perspective nos observations avec des travaux scientifiques menés dans le
même contexte et de rejoindre le débat autour du sens et des effets de ces mobilisations solidaires,
avec un focus sur la région de la Hesbaye. À partir d’une mise en lumière de ces spécificités
locales, notre analyse nous permet de proposer une réflexion plus globale sur les effets de cette
mobilisation dans le contexte de politique migratoire belge et européenne, et de rejoindre le débat
sur la manière dont s’articulent action politique et action humanitaire. Avant d’entrer au cœur de
cette réflexion, revenons sur la genèse de cette organisation à Bruxelles et ensuite en Hesbaye.

L’émergence de l’action collective
L’histoire de la Plateforme citoyenne de soutien aux réfugiés (ci-après, la Plateforme) débute à

l’été 2015, dans un contexte de « crise de l’accueil » en Europe30. Le parc Maximilien, logé dans
le quartier nord de la capitale belge, a été le théâtre d’un campement de tentes. Celui-ci a vu
converger des candidat·es à l’asile dans l’attente de déposer leur demande de protection à l’Office
des Étrangers, des collectifs militants de « sans-papiers », des ONG humanitaires et des centaines
de citoyen·nes bénévoles qui se sont rassemblé·es pour créer la Plateforme. Lorsqu’en 2017 ce
même parc voit arriver des migrant·es dit·es « en transit », devenant la cible de rafles policières, de

quotas d’arrestations et d’enfermement en centres de détention31, les bénévoles retournent vers
le terrain pour leur venir en aide. Ces citoyen·nes commencent par distribuer de la nourriture, des
vêtements et des produits d’hygiène puis par orienter les personnes en fonction de leurs besoins
vers des services d’aide médicale ou juridique. Ils et elles découvrent qu’aux conditions précaires

Repolitiser et revisibiliser l’humanité commune : spécificités locales de la ...

6



de la vie dans la rue s’ajoutent la violence et la privation de droits qui leur étaient réservées par la

politique migratoire belge32. Dans un premier temps, cette présence reste circonscrite au quartier
nord de Bruxelles et assez inconnue dans le reste du territoire belge. Lorsque la Plateforme lance
une initiative d’hébergement citoyen, la problématique prend une ampleur nationale. Des milliers
de citoyen·nes venu·es de partout en Belgique répondent à l’appel et s’engagent pour organiser
l’accueil à domicile et les transports, récolter de la nourriture, des vêtements et des biens essentiels
à la survie. De même, ils tentent aussi de visibiliser cette question notamment par le biais de

témoignages sur les réseaux sociaux33.

En vue de faciliter leur coordination, les bénévoles s’organisent en sous-groupes appelés antennes
régionales. Parmi celles-ci, nous prêtons une attention particulière à celle appelée Hesbaye, terre
d’accueil. La Hesbaye – région naturelle située à l’est-sud-est de Bruxelles et étendue sur plusieurs
provinces en Wallonie et en Flandre, au nord de la Meuse – est caractérisée par une importante
activité agricole due à la fertilité de ses sols riches en limon, lui valant parfois le surnom de
« grenier à blé de la Belgique ». Au niveau des infrastructures, elle est aussi traversée par des axes
routiers privilégiés des navetteur·euses – et par les dit·es migrant·es « en transit » -, notamment
l’autoroute E40 reliant l’Allemagne à Liège et à Bruxelles (en direction de la Manche et de Calais).

Le collectif est créé à l’automne 2017 sous la forme d’un groupe Facebook ayant pour but de
rassembler et de faciliter la coordination locale des bénévoles souhaitant prendre part à l’action
de la Plateforme. Son action s’organise principalement en Province de Liège, dans des communes

« rurales » ou « semi-rurales ».34 À l’instar de nombreux territoires ruraux, avant l’émergence de
l’initiative solidaire, la Hesbaye n’avait jusqu’alors pas ou peu été confrontée aux problématiques
migratoires. Cela ne l’empêchera pas pour autant de se révéler être un terreau fertile pour des
pratiques hospitalières. En effet, de tels « espaces périphériques » peuvent faire preuve d’une

certaine « capacité d’innovation sociale »35 en matière d’accueil et de solidarité en ce qu’ils
représentent un milieu marqué par « [une] proximité des réseaux d’interconnaissance […], [une]
plus faible tension du marché́ immobilier, [une] pression moindre d’un public en exil en nombre
plus réduit, [des] expositions différenciées à la diversité rendant les exilé·es plus ou moins visibles,
[un] rôle de la distance aux administrations en charge du suivi de l’asile, [des] risques de contrôles

policiers différenciés »36. C’est ainsi que si le collectif a toujours revendiqué son appartenance
à la Plateforme, il présente des particularités qui ont donné lieu à l’émergence de pratiques de
solidarité et de dynamiques d’accueil qui lui sont spécifiques. À la différence de Bruxelles où près
de 500 personnes sont hébergées quotidiennement au départ du parc Maximilien, l’hébergement
citoyen s’organise en Hesbaye hebdomadairement avec une capacité d’accueil qui atteint la
centaine d’hébergé·es durant les weekends. Le groupe Facebook dépasse les 1 200 membres, avec
jusqu’à 170 familles hébergeuses inscrites dans les listes de la Plateforme. Durant des mois, la
région est portée par cette dynamique inédite, suscitant l’enthousiasme de ses participant·es :

10 000 Nuitées37. C’est ce que Vnous38 avez réalisé en Hesbaye ! C’est aussi des centaines
de repas distribués, des soins prodigués, du matériel recherché, de la solidarité, de

l’accueil, des sourires, des larmes… On ne lâche rien !39

Le collectif citoyen en Hesbaye démarre sur le mode de l’horizontalité, de la spontanéité et du
bénévolat. Il se veut, comme l’explique son coordinateur, « une organisation sans hieŕarchie bien

def́inie, où les beńev́oles peuvent avoir un espace de parole et de rencontre »40, où chacun·e est
sur un pied d’égalité et libre d’amener ses idées. En réalité, l’action est rapidement chapeautée

C@hiers du CRHiDI 2406-4157 vol. 48 - 2024, 1862

7



par un petit groupe composé d’une dizaine de volontaires de la première heure surnommés les
Vieux Vnous, jouant le rôle de conseil de direction. Le collectif hesbignon fonctionne donc suivant
une structure informelle portée par des leaders qui contribuent à donner cohérence et consistance

au collectif41. Dans ce contexte, nous constatons l’influence des réseaux d’interconnaissance dans

l’engagement solidaire42. Les bénévoles de Hesbaye, terre d’accueil soulignent le fait d’avoir un·e

proche, un·e voisin·e, un·e ami·e devenu·e hébergeur·euse comme un incitant à se mobiliser43 et à

oser, à son tour, ouvrir sa porte à cet « étranger qui arrive »44. D’ailleurs, parmi les protagonistes à
l’initiative de l’antenne régionale, Diego et Anne, gérant·es d’un commerce local, étaient déjà des
figures bien connues dans la région. Dès le début de la mobilisation, le mouvement s’est rallié à
leur rôle de moteurs :

Et dans le groupe, oui Diego, de par sa position de leader est quelqu’un d’incontournable.
On sentait bien que l’enthousiasme des débuts tenait à la personnalité de Diego et Anne.

C’est des personnes qui marquent un périple.45

En apprenant l’existence de cette mobilisation par le couple, de nombreux·ses riverain·es suivent
leur action et relaient les appels auprès de leurs proches. Au-delà des réseaux d’interconnaissance
sur lesquels elle s’appuie, l’initiative citoyenne génère aussi des rencontres. En s’engageant
dans une même cause et en se retrouvant autour d’une pratique commune d’hébergement, ces
citoyen·nes se découvrent des sensibilités partagées et nouent de nouvelles relations. La création
de nouveaux liens sociaux entraine un sentiment d’appartenance à un groupe :

J’avais l’impression d’être dans un réseau de résistance ! Waouh incroyable quoi, j’avais
l’impression d’avoir ouvert une porte et que tous ces gens que je voyais tous les jours
en fait dans la ville, tout à coup ils faisaient plein de trucs tous, trop chouettes. Donc
c’était, ça c’est très gai quoi, de se dire… « Ah, mais oui, mais lui, c’est elle » et donc sur
Facebook « ah, mais oui en fait je t’ai déjà vu » ou bien « je suis déjà venue déposer un
repas, je ne savais pas que c’était toi ». Voilà, donc oui pour moi c’était vraiment un réseau
avec vraiment des rayons centraux incroyables et alors plein de petites ramifications

partout.46

En rejoignant Hesbaye, terre d’accueil, même par de petites actions, la « conscience d’appartenir

à une dynamique collective »47 se développe et lie des citoyen·nes dans toute la région. Cette
dynamique inédite invite les riverain·es à redécouvrir la vie locale sous un nouveau jour, suscitant
la surprise, la joie et la fierté envers leur territoire et ses habitant·es. L’action citoyenne a ainsi
comme impact celui de rassembler des citoyen·nes, de s’appuyer sur l’interconnaissance et de les
faire se rencontrer autour d’une action concrète d’accueil au niveau local. Nous nous sommes alors
intéressées à leurs motivations de départ, ainsi qu’aux effets de politisation identifiés dans leurs
discours sur l’engagement, que nous analysons dans les prochains paragraphes.

Un engagement humanitaire qui politise

De l’engagement politique à la politisation par l’action

Parmi les récits des bénévoles, en particulier de celles et ceux engagé·es depuis les débuts de
la Plateforme en 2015, nous trouvons un registre qui pourrait être qualifié de « politique » par le
fait qu’il perçoit l’engagement citoyen comme une manière de prendre position face à la politique

Repolitiser et revisibiliser l’humanité commune : spécificités locales de la ...

8



migratoire telle que suivie par la Belgique et l’Europe, dans l’idée de joindre les convictions aux
actes.

Dimanche soir, ce fut la fois où des dizaines de citoyens ont fait bloc. Bloc contre
une politique migratoire nauséabonde. Stop aux mensonges, stop aux jeux électoraux.
[…] Ce soir, les citoyens étaient là, comme depuis des dizaines de jours, à accueillir
des inconnus. À leur offrir un toit. En leur prouvant que la Belgique n’est pas que des
policiers complètement zélés, des politiques à gerber. […] Ce soir, au lieu de gants,
masques, violences, nous avons décidé, comme des dizaines de citoyens, de les accueillir
avec humanité. Avec humanité que tout être humain devrait avoir. […] Ce soir, ce que
j’ai vu au parc m’a rendue fière. Fière d’être dans un pays, qui, même avec l’intimidation
psychologique et institutionnelle, ne réduit pas la solidarité. Ce soir, le même sentiment

m’est apparu qu’il y a deux ans [2015], au même endroit, au parc.48

Dans les années 2017 et 2018, l’initiative d’hébergement citoyen au départ du parc Maximilien
à Bruxelles produit un effet de mise à l’agenda médiatique des migrant·es en transit, jusque-

là inconnu·es dans le récit public49. Les citoyen·nes deviennent alors des « entrepreneurs de

problèmes »50, proposant de nouveaux cadrages qui permettent de « justifier de la gravité, de
l’exceptionnalité de leur cause, montrer en particulier qu’elle n’est réductible ni à des intérêts
sectoriels ni à des revendications égoïstes, mais au contraire peut être fondée en raison, pose

le problème d’un bien commun »51. En mobilisant un répertoire d’action52 essentiellement basé
sur l’implication concrète des citoyen·nes dans des activités d’accueil, l’action de la Plateforme

promeut également des processus de cadrage53 qui transforment la construction de sens autour de
l’enjeu « migration de transit ». Cette mobilisation a comme premier effet de multiplier les récits
d’accueil et de dénonciation des pratiques répressives constatées au parc Maximilien notamment
par le biais des réseaux sociaux. La question migratoire devient un sujet incontournable, poussant
certain·es citoyen·nes à l’indignation :

C’était beaucoup dans l’actualité, on ne pouvait pas rester indifférent. […] Ce n’est pas
possible qu’on laisse des gens à l’entrée de l’Europe comme ça […] parce que ça devenait
vraiment un problème et on se rendait compte que l’État ne faisait rien. C’était l’époque

de Theo Francken aussi donc il y avait beaucoup de slogans anti-Francken.54

La médiatisation du non-accueil réservé aux migrant·es en transit joue ainsi un rôle d’incitant à

l’entrée en mobilisation55. Si l’engagement d’une partie des bénévoles a été une manière d’exprimer
d’emblée leur opposition à la répression étatique, pour d’autres, cette politisation autour des enjeux
migratoires s’est faite progressivement, par le biais de leur engagement et des rencontres qui
en découlent. En hébergeant sur leur canapé ou leur chambre d’amis, les citoyen·nes créent des
ponts, tissent des liens avec leurs hébergé·es. Dans le même temps, ils et elles découvrent aussi
la dureté de leurs parcours et la complexité du droit au séjour et, par ces constats, identifient les
responsables de la pénibilité de ces conditions de vie – en réaction auxquelles se justifie alors leur

action56. Leurs réactions émotionnelles renvoient à ce que James Jasper a conceptualisé comme un

« choc moral »57 pouvant provoquer l’indignation et le basculement dans la mobilisation, ou ce que

Marielle Macé appelle « sidérer, considérer »58. Les citoyen·nes perçoivent la dimension étatique
parmi les facteurs qui amènent ces personnes à se mettre en mouvement, que le « transit » est
moins une volonté ou un ethos migratoire qu’une contrainte imposée par des systèmes de gestion

C@hiers du CRHiDI 2406-4157 vol. 48 - 2024, 1862

9



de frontières poussant à l’errance59.

[P]arce que les migrants ont besoin d’être hébergés et protégés, pas seulement du froid
et de la pluie, mais de la politique migratoire de notre pays, comme les bénévoles et de

nombreux membres le répètent sans relâche.60

Cette perception est plus souvent le fruit d’échanges entre hébergeur·euses et hébergé·es que le
résultat d’un cadrage politique de l’action, comme en témoigne le récit de cette bénévole :

Contrairement à d’autres, ils ne sont pas séduits par le rêve anglais. Cela fait moins d’une

semaine qu’ils fréquentent le parc, mais ils n’osent pas s’approcher de Fedasil61. Pourtant
l’un des deux est mineur. Ils m’ont dit que des policiers raflent des demandeurs d’asile
qui font la file devant le bâtiment. Cette information est-elle recoupée et confirmée ? Si

c’est le cas, ce serait digne d’un État policier et non d’un État de droit.62

Encouragée par les porte-paroles de la Plateforme, une construction de sens s’opère autour de
l’identification de l’injustice (la criminalisation des migrant·es), des moyens d’y répondre (l’accueil

et l’information) et de l’identification des responsables (le gouvernement fédéral belge)63. Cette
perspective nous permet de tenir compte de la mise en récit par les citoyen·nes dans sa dimension de

contestation du discours dominant, en tant que « conflit de pouvoir dans le processus politique »64.
C’est le cas de Sophie, l’actuelle coordinatrice de Hesbaye, terre d’accueil qui partage : « La
sphère politique, ça n’avait rien à voir avec moi. Ma vie, elle était ailleurs. J’étais déconnectée

du monde politique »65. Tout change lorsqu’elle devient hébergeuse : elle s’informe et développe
une connaissance fine de la question jusqu’à assurer le rôle de plaidoyer politique auprès de ses
autorités communales et ensuite reprendre la coordination générale de l’antenne régional. Comme
pour Sophie, cette nouvelle perception fait naitre chez certain·es bénévoles une « conscientisation

migratoire »66. Comme l’ont constaté Andrea Rea, Antoine Roblain et Julia Hertault, le « sens

politique des pratiques d’hospitalité ne précède pas l’action, il nait de l’action »67. Si la dimension
militante ou politique n’était pas prégnante au moment de rejoindre la Plateforme, c’est au travers
de leur investissement au sein du collectif qu’elle a pu se développer.

De l’engagement humanitaire à la reconnaissance de l’humanité
commune

À côté d’un registre plus politique décrit ci-devant, celui de l’action humanitaire ou éthique est
majoritairement déployé, en lien avec des représentations des migrant·es en transit comme une
population fragilisée, jeune et sans-abri, en besoin d’hospitalité. Ce registre contraste avec les
connotations véhiculées par les discours sécuritaires du gouvernement fédéral, sans forcément les
remettre en question. Plus qu’une invitation à contrarier des discours de peur ou à mettre l’accent
sur les raisons contestataires qui guideraient l’action, c’est la peur d’ouvrir les portes de chez soi
à un·e inconnu·e qui est largement assumée et partagée par les témoignages des hébergeur·euses

qui invitent d’autres à « sauter le pas »68.

On se sent impuissant et d’une envie d’agir et malgré tout, on a peur. Peur de l’autre,
peur de l’inconnu, peur de nos propres limites, peur de sortir de sa zone de confort, peur
de tendre la main à l’autre. Étant une jeune étudiante qui vit seule, j’avais d’autant plus

de craintes.69

Repolitiser et revisibiliser l’humanité commune : spécificités locales de la ...

10



Oui je vis seule dans un petit appartement, oui j’étais stressée (fort fort), mais non je ne
regrette pas mon engagement. Et même si ce n’est qu’une fois par semaine, c’est déjà
une nuit durant laquelle deux personnes pourront dormir au chaud, avec un toit et même
une douche, sans peur d’être brutalement (très brutalement) « réveillées » en pleine nuit
par des « gens qui ne font que leur boulot » en semblant parfois oublier qu’ils sont avant

tout humains.70

Le lexique de ce mouvement citoyen publicise des termes tels que les « invité·es » ou les
« amigrant·es », et les parcours criminalisés par le discours politique des personnes en transit en
Belgique sont alors racontés mettant l’accent sur les violences et les souffrances, auxquelles la

seule réponse « humaine » devient l’hospitalité71. Ces récits se traduisent en valeurs pour former
un socle commun partagé par les bénévoles — aux profils et motivations pourtant divers, comme
l’exprimait le porte-parole Mehdi Kassou à propos des hébergeur·euses : « Ce sont des humains.
Littéralement. Il n’y a pas de profil type. Les seules valeurs qui caractérisent et fédèrent tout le

monde, ce sont l’humanité et l’hospitalité »72. Accueillir chez soi un·e exilé·e se fait dès lors avant
tout au nom d’une humanité partagée.

Il n’y a rien à faire, il y a un minimum de respect de la personne humaine et de la dignité
humaine. On ne peut pas laisser des gens vivre comme ça dans la détresse. Ça me fait

horreur de voir la façon dont les gars par exemple on les fout dehors.73

En outre, faire de l’étranger un hôte74 répond à la nécessité de réagir face à ce qui est perçu
comme une injustice :

Ma motivation, c’est toujours les trucs injustes, ça me rend complètement dingue et donc
j’ai vraiment besoin de faire quelque chose sinon je ne vais pas très bien. […]

Beaucoup ont accueilli chez eux parce que c’était des injustices tellement flagrantes qu’il

fallait.75

Pourvoir aux besoins de personnes en migration est alors une manière de participer à rectifier des
inégalités perçues dans les récits des personnes hébergées, dont les vécus et les besoins singuliers

sont publiquement exposés76. L’action de ces bénévoles est guidée par l’idée de « réparer les
malheurs », dans le sens où « le dévouement aux autres est pensé comme une responsabilité de

ceux qui ont plus à l’égard de ceux qui ont moins »77. Pour Nathalie, il s’agit aussi de soutenir
celles et ceux que la vie a moins gâté·es : « L’impression d’aider un peu des gens qui n’ont pas eu

beaucoup de chance et qui ont dû tout quitter ».78 Au travers de leur engagement, il s’agit pour
certain·es de montrer l’exemple de la solidarité, de transmettre ces valeurs morales d’hospitalité
et d’humanité à leur entourage ou à leurs enfants, leur action s’inscrivant là dans un « projet

éducatif »79. Sébastien, père de deux adolescents, considère que l’engagement est une manière de
leur faire prendre conscience d’enjeux sociétaux : « Et puis moi je trouve que pour nos enfants,
c’est bien. Enfin moi je suis content de leur montrer qu’il faut s’ouvrir à ça, qu’il faut le faire.

Donc voilà, ils y sont confrontés et ils savent que ça existe. »80 Par l’alignement de leurs actes sur
leurs discours, l’engagement de ces parents est aussi porté par la promotion d’un autre modèle

de citoyenneté81, souhaitant transmettre des valeurs par leur action de solidarité et provoquer un
éveil sociétal auprès des générations suivantes. L’histoire, des moments et conflits ayant marqué
la mémoire collective sont aussi invoqués à plusieurs reprises comme motivation à l’engagement.

C@hiers du CRHiDI 2406-4157 vol. 48 - 2024, 1862

11



Nathalie, elle, fait un parallèle entre l’accueil des exilé·es et celui des personnes tentant d’échapper
au nazisme :

Je me dis si un jour ça devait nous arriver comme nos grands-parents ont dû le faire
pendant la guerre et partir et trouver des portes qui s’ouvraient, je me dis… bah ça me

ferait plaisir. Donc je trouve logique de faire quelque chose.82

Justifier son action par la mémoire historique semble dès lors « une manière de prendre une place

“juste”, du “bon côté de l’histoire” »83, mais aussi le reflet d’une forme d’identification avec les
personnes accueillies, dont les besoins sont considérés comme légitimes si l’un·e s’envisage soi-
même dans des circonstances similaires.

Ce que tous les récits de bénévoles ont en commun – qu’ils mettent en avant un registre humanitaire,
la réparation d’injustices, l’exemple historique, la transmission de valeurs à ses enfants ou tout
simplement un geste humain d’accueil de l’autre en danger – est qu’ils ne disent pas, du moins au
premier abord, leur désaccord avec les politiques migratoires qui en sont à l’origine. L’hospitalité
est présentée comme une posture morale de solidarité citoyenne, relevant à la fois du don et de

l’évènement84. Au regard de l’analyse critique de l’humanitarisme, ce constat tendrait à placer
l’action bénévole plutôt du côté de « l’attestation (…) [se caractérisant] par une tendance à ne

pas remettre en cause l’ordre établi en matière de politiques migratoires »85 – et donc à la
marge de l’engagement politique, militant, de la contestation politique du statu quo. Or, sur les
terrains bruxellois et hesbignon, on retrouve l’intrication de l’humanitaire et du politique dans les
motivations invoquées par les bénévoles. Dans leurs discours, ces deux registres se rejoignent et
se nourrissent à plusieurs égards.

Repolitiser l’humanité commune

Tout d’abord, nous avons constaté qu’au départ d’une réponse humanitaire, se développent des

formes de politisation dans les récits des bénévoles86. Y compris pour celles et ceux qui ne
donnaient pas un sens politique à leur action, la prise de conscience sur la question migratoire
s’est opérée par la rencontre de l’autre accueilli, les citoyen·nes découvrant notamment les rafles,

les violences policières, les méandres de l’accès au séjour87.

Un deuxième aspect particulier que prend cette mobilisation est celui d’imposer dans le débat

public des récits qui cadrent l’action autour de la valeur commune « humanité »88. L’hospitalité
citoyenne invite à reconnaitre les besoins et les vécus singuliers des exilé·es, ce qui permet de leur
redonner un visage humain, contrariant les discours déshumanisants : « Il y a derrière ça quelque
chose qu’on oublie toujours de ramener : c’est la question humaine. C’est les souffrances humaines,

c’est les histoires humaines, c’est les visages. »89.

Cette action, fondée sur l’humanité, se doit alors d’être analysée dans le contexte du durcissement
des politiques migratoires, au service desquelles, les discours déshumanisants jouent un rôle
important comme nous le présentions en introduction du présent article. Dans cette perspective,
les motivations soutenant l’action ont bien en commun d’aller dans le sens d’une réhumanisation
des personnes en migration. Alors que le climat politique est à la déshumanisation, « mettre en
présence politiquement » l’autre – comme le note Louise Knops, dans le fait de « rendre quelque
chose perceptible par un acte, un signe ou un symbole […] rendre perceptibles et audibles, leurs

Repolitiser et revisibiliser l’humanité commune : spécificités locales de la ...

12



préoccupations » – représente une action politique. Comme le rappelle l’auteure, « la célébration
de notre humanité commune pour faire rempart aux discours déshumanisants des chiffres,

des “invasions”, des “vagues de migrants” »90. Une fois que l’on reconnait la « déshumanisation

programmée »91 en tant qu’outil au service d’une politique qui justifie l’exclusion sociale des
personnes migrantes et leur répression, nous ne pouvons alors qu’observer une démarche politique
dans les récits d’engagement au nom de « l’humanité ».

Intrinsèquement liée aux enjeux de l’humanisation des personnes migrantes, une autre dimension
de la politique migratoire qui nous apparait particulièrement pertinente pour étudier les effets
de l’action collective est la question des enjeux de visibilité (perçue ou effective) de la migration
dans l’espace public. C’est principalement à partir du cas de Hesbaye, terre d’accueil, que nous
proposons d’analyser les enjeux de cette visibilisation au niveau local.

Une visibilisation qui humanise
Le second angle d’analyse que nous proposons de mobiliser est celui de la visibilité. Comme nous
l’avons vu en introduction du présent article, dans le champ des trajectoires migratoires, cette
question de la visibilité renvoie à une problématique plus complexe que le simple fait d’être vu.
Dans les points précédents, il a été surtout question de l’invisibilisation discursive et par le biais des

catégories migratoires qui opèrent une déshumanisation des individus, en tant qu’outil politique92.
L’un des effets de la mobilisation citoyenne que nous avons étudiés a été celui de contrer cette
invisibilisation, par la rencontre et par la mise en récit d’existences singulières, humanisées. À ce

stade, l’outil analytique de la visibilité93 nous permet à la fois d’observer les effets d’invisibilité
sociale par les discours, mais aussi d’analyser les enjeux d’invisibilisation et de survisibilité dans
l’espace public, en tant que conséquences des politiques migratoires restrictives.

Invisibilisation et survisibilité

Les personnes migrantes font face à différents « régimes de visibilité » qui peuvent être négociés,

recherchés ou subis, mais impactant toujours leur vécu94. L’invisibilisation, qu’elle soit forcée ou

stratégique95, engendre des effets délétères sur l’intégrité des individus, tels que l’effacement et le

repli sur soi96, la dénégation des histoires individuelles et la relégation aux « marges de l’identité »97,

renforçant des formes de « mort sociale »98. Paradoxalement, découlant de ces mêmes formes de
marginalité sociale, les politiques migratoires engendrent aussi la survisibilisation des exilé·es dans
l’espace public. C’est notamment ce qui se produit pendant notre période d’analyse à Bruxelles, où
l’exclusion des procédures génère l’augmentation de situations d’errance, de précarité et de sans-
abrisme parmi les personnes migrantes, qui représentent environ 70 % de la population sans-abri

recensée dans la capitale en 202399. Cette hypervisibilité sert à son tour à alimenter des discours
stigmatisants et à entretenir un imaginaire de crise qui justifie des mesures exceptionnelles pour y

faire face100. Cette rhétorique participe alors à légitimer la répression à l’égard des migrant·es, où

l’on fait « porter aux conséquences de l’exclusion, les causes de la répression qui la génère »101. Si
le transit à Bruxelles est principalement justifié par la proximité avec les instances de l’asile, dans le
cas de la Hesbaye, il prend une tournure particulière. Les parkings bordant les autoroutes, depuis
Calais jusque dans l’intérieur des terres, deviennent des espaces stratégiques pour les migrant·es

en transit qui tentent de rejoindre l’Angleterre102. C’est ainsi qu’une route migratoire voit le jour

C@hiers du CRHiDI 2406-4157 vol. 48 - 2024, 1862

13



le long de l’autoroute E40, entrainant une augmentation du nombre d’exilé·es dans la région et
l’apparition de campements aux abords des aires de repos — dont le collectif citoyen ne peut dès
lors ignorer l’existence. Sans cesser d’appartenir à la Plateforme, le collectif fait alors preuve de
capacité d’adaptation, au vu de sa propre réalité de terrain et des enjeux locaux auxquels il est
confronté.

À l’automne 2018, s’adaptant à l’évolution de la réalité locale, l’action de l’antenne régionale se
recentre sur son territoire. L’hébergement citoyen ne s’organise plus nécessairement en passant
par le parc Maximilien à Bruxelles et c’est désormais à Waremme, une petite ville périurbaine
au cœur de la Hesbaye qui deviendra avec le temps le centre névralgique de l’antenne, que les
hébergeur·euses et les hébergé·es se donnent rendez-vous. Cette évolution va marquer une forme
d’autonomie vis-à-vis de Bruxelles et induire une délocalisation des enjeux et des revendications de
l’action citoyenne. La visibilité accordée à la question migratoire grandit dans la région et s’impose
comme une problématique locale. En outre, un accueil de jour se met en place, avec le soutien du
Centre d’action laïque de Waremme, pour offrir durant la semaine un espace de repos, des repas et
des vêtements.

La visibilité des exilé·es en Hesbaye a aussi marqué le lexique de certain·es riverain·es, des
politiques et de la presse locale, avec la reprise de termes tels que « transmigrant·e » ou

« couloir migratoire transhesbignon »103. Mais cela n’a pas forcément induit une hypervisibilisation
déshumanisante comme dans certaines grandes villes. Les effets de cette visibilisation locale ont
surtout impacté l’organisation de la solidarité citoyenne qui la précédait. Ce constat nous montre
combien les formes de l’accueil peuvent être mouvantes et s’ajuster aux réalités visibilisées afin
de répondre aux nécessités rencontrées par les acteurs sur le terrain. De la même manière que la
visibilisation des personnes migrantes à Bruxelles, dans le parc Maximilien ou à la gare du Nord, a
conduit à la création de la Plateforme et à l’investissement des bénévoles dans l’action collective,
nous observons un effet similaire dans le cas de Hesbaye, terre d’accueil. La visibilité des exilé·es
aux abords des parkings autoroutiers ou à Waremme fait réaliser aux citoyen·nes hesbignon·nes
leur proximité avec la problématique migratoire – qui devient un enjeu local. De nouveaux·elles
bénévoles ont rejoint l’antenne après avoir pris conscience de la présence de migrant·es dans la
région. Avant cela, les questions d’accueil et d’asile constituaient des problématiques à leurs yeux
plus lointaines et qui ne les concernaient dès lors pas forcément, comme le rapportent Dominique
et Patrick :

On l’avait entendu dans les médias, mais ça nous semblait loin parce qu’on n’en voyait
pas près de chez nous, on n’en avait pas trop connaissance. Et quand on a appris qu’il
y avait justement ce logement, c’est à côté de chez nous, ils ont besoin d’aide, on serait
quand même fortiche de ne rien faire.

[…]

On entendait sur Bruxelles ou des choses comme ça, mais tu ne te disais pas qu’il y en
avait qui logeaient dans le coin. C’est sur Bruxelles, bon bah c’est sur Bruxelles. Donc
ça arrive, c’est là et c’est autour de nous. Ça s’est rapproché de nous, on ne peut pas

continuer à ne rien faire.104

Le moment où le couple réalise l’existence d’un hébergement dans le village voisin marque le début
de son implication, l’incitant à prendre part à la préparation de repas, des lessives et des trajets.

Repolitiser et revisibiliser l’humanité commune : spécificités locales de la ...

14



Il ne s’agit désormais plus d’une réalité lointaine dont les médias font écho. Il en va de même pour
Madeleine, bénévole investie auprès de l’accueil de jour de Waremme, qui explique avoir commencé
à aider lorsque son fils lui apprend que des migrant·es dorment aux abords du terrain de foot de
Waremme :

Je me suis décidée parce que mon fils qui est arbitre de foot est venu à Waremme. Et quand
il est revenu, il m’a dit « maman, tu savais qu’il y avait des migrants qui logeaient en
tentes à Waremme ? » Je me suis dit bah enfin ça ne va pas. Enfin à l’époque, ils prenaient
leur douche dans le terrain de foot et tout ça, ils passaient leur journée au stade de foot.
Et donc là je me suis dit à Waremme ça va, parce que je ne voulais pas courir à Namur ou
à Liège, c’était trop pour moi. […] à Waremme, là je peux faire quelque chose. Et voilà,
c’est comme ça qu’on a un peu commencé. Parce qu’on ne savait même pas qu’en fait il y

avait un campement à Waremme. Il y a plein de gens qui ne savent pas en fait.105

Cette prise de conscience pousse Madeleine à réagir : elle commence par apporter des repas avant
de rejoindre les permanences à l’accueil de jour de Waremme. Comme elle, la plupart des bénévoles
qui se sont investi·es plus tardivement dans la Plateforme l’ont rejointe après avoir réalisé la
proximité géographique du phénomène migratoire. La confrontation directe avec la présence de

migrant·es « en bas de chez soi »106 les incite à s’engager auprès de l’antenne régionale, où la
proximité donne du sens à leur engagement. Des évènements marquant l’actualité locale, comme
celui de la gare de Landen raconté en introduction, ont pu également avoir cet effet incitateur. Pour
Marc, cela a même été un déclic : « Il y a eu cet incident à la gare de Landen avec Diego. Donc on

en a parlé dans les journaux et je me suis dit, merde, je peux peut-être aider également ! »107. Il
contacte directement Diego et commence à faire des trajets Bruxelles-Hesbaye le vendredi soir.

En plus de la visibilisation qui pousse à l’engagement local, l’appropriation d’une visibilité

stratégique devient par ailleurs un moyen d’action108. Les mouvements de lutte des sans-papiers
sont un exemple de réappropriation de la visibilité dans une logique revendicative en vue de la
reconnaissance de droits, cherchant à sensibiliser et à faire entendre leur voix dans le débat

public109. Nous avons observé un mouvement similaire dans le contexte de la Hesbaye, entrepris
ici par le collectif citoyen lui-même.

La visibilisation stratégique

C’est ainsi qu’en mai 2018, à Crisnée, une petite localité à proximité de l’autoroute, le collectif
met en place un « camping humanitaire » baptisé Oasis. Établi sur un terrain privé et géré par
une équipe de bénévoles riverain·es, le projet permet d’héberger une quinzaine de personnes sous
tente, durant tout l’été. Les objectifs de cette première expérience d’accueil collectif sont multiples,
comme l’explique sa coordinatrice :

Je dirais que le camping avait trois buts au départ. Offrir un hébergement d’urgence ou
de l’aide humanitaire à des gens fort vulnérables. […] Le deuxième but, c’était finalement
de rendre visible. Parce que pendant l’hiver, il y avait un discours politique qui était de
dire « il n’y a pas de problème au Parc Maximilien puisque tous les migrants étaient
hébergés ». Et donc ici, on s’est dit bah non, il faut les rendre visibles. Le troisième but
qu’on avait, c’était vraiment de dire aux riverains, vous ne devez pas avoir peur. Ce sont
des gens, oui ils sont différents, mais comme votre voisin est différent, comme moi je suis

C@hiers du CRHiDI 2406-4157 vol. 48 - 2024, 1862

15



différente de vous.110

Ce travail de mise en visibilité est ici explicite : il devient alors, dans une optique de plaidoyer
politique, un objectif porté par l’accueil solidaire. Un des principaux enjeux pour une mobilisation

sociale étant sa capacité à donner une dimension publique à l’action111, les coordinateurs·rices
de Hesbaye, terre d’accueil ont cherché à faire en sorte que la présence des migrant·es dans la
région s’impose comme un enjeu public. Cette expérience va par ailleurs ouvrir le dialogue entre la
Plateforme et les autorités communales : des interpellations citoyennes et des négociations amènent
notamment à la mise à disposition de lieux publics permettant d’organiser des hébergements
collectifs coordonnés par des bénévoles. Ces projets participent alors à donner à la présence
des migrant·es une dimension, d’une part, publique et, d’autre part, politique, avec l’intervention
des pouvoirs locaux. Les citoyen·nes poussent la mise à l’agenda politique local des questions de
migration et d’asile – questions qui jusqu’alors ne les concernaient pas autant que dans la capitale

– mais aussi à créer des territoires de résistance locale112 contre les logiques de criminalisation et
de déshumanisation de la migration prônées par la politique fédérale. Pour finir, cette expérience
d’interpellation et de partenariat avec les pouvoirs publics fait également état d’une politisation
des citoyen·nes. Au départ engagé·es dans l’hébergement, ces bénévoles vont ensuite participer
activement à la publicisation de l’enjeu migratoire, dans une logique de proximité avec les autorités
locales, appuyée sur les réseaux d’interconnaissance locaux et sur une nouvelle proximité avec les
migrant·es en transit dans la région.

Conclusion
Revenons à Diego, hébergeur et ancien coordinateur de Hesbaye, terre d’accueil. Prenant du recul
sur son action, il se demande pourquoi il s’engage :

J’ai l’impression d’avoir deux combats. Un combat humain qui est d’accueillir les gens
que j’accueille. Et puis à côté de ça, il y a une motivation pour essayer de faire bouger les
choses au niveau politique. Mais heureusement que je n’héberge pas pour faire changer

la politique, parce que sinon j’aurais arrêté d’héberger, c’est clair.113

En essayant de trouver des réponses à cette question, nous avons commencé par situer l’action
collective de la Plateforme dans le contexte plus large de la politique migratoire belge et
européenne. À partir de là, nous avons analysé les effets de cette action, en la plaçant en opposition
et en miroir des outils et des conséquences de la politique migratoire auxquels elle réagit. Si la
déshumanisation est bien considérée à la fois comme effet et comme outil de politique migratoire,
qu’en est-il du mouvement contraire, tout simplement de l’humanisation de l’autre, par le biais de
l’engagement humanitaire des citoyen·nes ? Bien plus que « contester la politique », les bénévoles
défendent avant tout la reconnaissance de l’humanité des individus accueilli·es. Ainsi, ils et elles
identifient des êtres aux personnalités, aux besoins et aux envies qui leur sont propres, à la place de
cette masse indistincte que seraient « les migrant·es ». Cet acte de rapprochement par la rencontre
contrarie la mise à distance de ces populations opérée par l’exclusion sociale et alimentée par les
discours stigmatisants et criminalisants. Ce constat nous amène à considérer l’action citoyenne
dans sa capacité de remettre en question l’ordre dominant – et donc de faire politique – dans l’acte
de réaffirmer l’humanité d’autrui.

En parallèle de cela, nous avons identifié les enjeux d’invisibilisation et de survisibilisation qui sont

Repolitiser et revisibiliser l’humanité commune : spécificités locales de la ...

16



également des conséquences et des outils de la politique migratoire. Le discours qui dépeint les
migrations en « masses » et en « vagues », invisibilisant les parcours singuliers, est paradoxalement
accompagné d’une hypervisibilité des personnes migrantes dans l’espace public. L’exclusion de
droits, engendrant la précarité sociale et le sans-abrisme parmi les primo-arrivant·es, sert à son
tour à justifier des mesures répressives, telles que les rafles et les opérations de police musclées.
L’action citoyenne étudiée a eu comme effet de mettre à l’agenda politique et médiatique la question
migratoire, d’identifier des responsables étatiques, mais aussi de se servir de cette visibilité pour
générer davantage d’identification, d’humanisation et d’engagement solidaire. L’étude au niveau
local de cette action collective à Bruxelles et en Hesbaye nous a permis de considérer l’action
dite humanitaire, d’accueil et de solidarité, dans son pouvoir de subvertir un agenda politique
dissuasif et déshumanisant. Nous constatons que cette action collective émerge en réaction à
une politique migratoire – ou, pour le moins, à ses conséquences humaines qui sont considérées
comme inacceptables – et qu’elle se politise. Dans un contexte de radicalisation des outils et des
discours de politique migratoire criminalisante et déshumanisante, l’affirmation toute simple de
valeurs d’hospitalité et d’humanité commune, considérées comme morales et apolitiques, peut ainsi
prendre un sens politiquement subversif, voire une forme de radicalité. En réaffirmant l’hospitalité
et l’humanité, les citoyen·nes construisent des actions politiques de (ré)humanisation des sujets
migrants, de revisibilisation de leurs vécus singuliers et de repolitisation de leur existence en
Belgique.

Notes

1 Publication retirée du réseau social Twitter le 2 octobre 2018. Traduction : Le plan d’action
contre la transmigration illégale est en cours de déploiement. Hier en visite @JanJambon et j’ai
rencontré la police des frontières à Douvres et à Folkestone. Hier soir, j’ai assisté à une
importante opération de police dans ma région. Nous poursuivons le travail. https://x.com/
FranckenTheo/status/
1046999077999796226?ref_src=twsrc%5Etfw%7Ctwcamp%5Etweetembed%7Ctwterm%5E1046999077999796226%7Ctwgr%5E269b7fb74872b49c2fe5eec511d0d4517312cbcf%7Ctwcon%5Es1_&ref_url=https%3A%2F%2Fwww
migrants-arretes-en-presence-de-theo-francken-un-temoin-violenteabde84eb%2F consulté le 08/
06/2024.

2 I. LOODTS, « Serons-nous victimes de la haine de l’autre ? », POUR Press du 7/10/2018, en ligne,
https://pour.press/serons-nous-victimes-de-la-haine-de-
lautre/?fbclid=IwZXh0bgNhZW0CMTAAAR301JiZNxV55FcD70F9WqxQFKFEeSPzCwYMx_HcvrLYiSTJr50Rof5PODc_aem_AXX3iYDjHv_FhIzV
HURuo53XUpioXLLm, consulté le 08/06/2024.

3 F. CRÉPEAU, D. NAKACHE, et I. ATAK, Sécurité et droits de la personne au Canada et en
Europe : un déséquilibre à corriger, dans Options politiques, 27(6), 2006, p. 30.

4 M. TAZZIOLI et G. GARELLI, Containment beyond detention : The hotspot system and disrupted
migration movements across Europe, dans Environment and planning D: society and space, 38(6),
2020, p. 1009-1027.

5 F. CRÉPEAU, D. NAKACHE, et I. ATAK, op. cit., p. 30.

6 Comme l’affirme Marie-Laure Morin, « c’est l’État de droit lui-même que l’on met en danger au
prix de la mort des exilés ». M. L. MORIN, Faire de l’étranger un hôte. L’hospitalité : un droit
fondamental, Syllepse Editions, 2022, p. 21.

C@hiers du CRHiDI 2406-4157 vol. 48 - 2024, 1862

17

https://x.com/FranckenTheo/status/1046999077999796226?ref_src=twsrc%5Etfw%7Ctwcamp%5Etweetembed%7Ctwterm%5E1046999077999796226%7Ctwgr%5E269b7fb74872b49c2fe5eec511d0d4517312cbcf%7Ctwcon%5Es1_&ref_url=https%3A%2F%2Fwww.7sur7.be%2Fbelgique%2Fdes-migrants-arretes-en-presence-de-theo-francken-un-temoin-violenteabde84eb%2F
https://x.com/FranckenTheo/status/1046999077999796226?ref_src=twsrc%5Etfw%7Ctwcamp%5Etweetembed%7Ctwterm%5E1046999077999796226%7Ctwgr%5E269b7fb74872b49c2fe5eec511d0d4517312cbcf%7Ctwcon%5Es1_&ref_url=https%3A%2F%2Fwww.7sur7.be%2Fbelgique%2Fdes-migrants-arretes-en-presence-de-theo-francken-un-temoin-violenteabde84eb%2F
https://x.com/FranckenTheo/status/1046999077999796226?ref_src=twsrc%5Etfw%7Ctwcamp%5Etweetembed%7Ctwterm%5E1046999077999796226%7Ctwgr%5E269b7fb74872b49c2fe5eec511d0d4517312cbcf%7Ctwcon%5Es1_&ref_url=https%3A%2F%2Fwww.7sur7.be%2Fbelgique%2Fdes-migrants-arretes-en-presence-de-theo-francken-un-temoin-violenteabde84eb%2F
https://x.com/FranckenTheo/status/1046999077999796226?ref_src=twsrc%5Etfw%7Ctwcamp%5Etweetembed%7Ctwterm%5E1046999077999796226%7Ctwgr%5E269b7fb74872b49c2fe5eec511d0d4517312cbcf%7Ctwcon%5Es1_&ref_url=https%3A%2F%2Fwww.7sur7.be%2Fbelgique%2Fdes-migrants-arretes-en-presence-de-theo-francken-un-temoin-violenteabde84eb%2F
https://pour.press/serons-nous-victimes-de-la-haine-de-lautre/?fbclid=IwZXh0bgNhZW0CMTAAAR301JiZNxV55FcD70F9WqxQFKFEeSPzCwYMx_HcvrLYiSTJr50Rof5PODc_aem_AXX3iYDjHv_FhIzVuggTCW_Pj_peEYB2ydIljvdv46YNCs4qckEfibfeSfD-8RmPxtwlxWx-HURuo53XUpioXLLm
https://pour.press/serons-nous-victimes-de-la-haine-de-lautre/?fbclid=IwZXh0bgNhZW0CMTAAAR301JiZNxV55FcD70F9WqxQFKFEeSPzCwYMx_HcvrLYiSTJr50Rof5PODc_aem_AXX3iYDjHv_FhIzVuggTCW_Pj_peEYB2ydIljvdv46YNCs4qckEfibfeSfD-8RmPxtwlxWx-HURuo53XUpioXLLm
https://pour.press/serons-nous-victimes-de-la-haine-de-lautre/?fbclid=IwZXh0bgNhZW0CMTAAAR301JiZNxV55FcD70F9WqxQFKFEeSPzCwYMx_HcvrLYiSTJr50Rof5PODc_aem_AXX3iYDjHv_FhIzVuggTCW_Pj_peEYB2ydIljvdv46YNCs4qckEfibfeSfD-8RmPxtwlxWx-HURuo53XUpioXLLm


7 T. MONTEL, Bannir sans éloigner. Gouverner les « dublinés » en France après 2015, dans
Migrations Société, (4), 2021, p. 95-110.

8 A. PÉCOUD, De la « gestion » au contrôle des migrations ? Discours et pratiques de
l’Organisation internationale pour les migrations, dans Critique internationale, (3), 2017, p. 81-99.

9 F. CRÉPEAU, D. NAKACHE, et I. ATAK, op. cit., p. 30.

10 K. AKOKA, Crise des réfugiés ou des politiques d’asile ?, dans La Vie des idées, 2016, p. 2.

11 M. AGIER, Gérer les indésirables. Des camps de réfugiés au gouvernement humanitaire,
Flammarion, 2008, 350 p.

12 M. DELEIXHE, Le prix des migrants, dans Esprit, (9), 2023, p. 24-28.

13 S. DJIGO, Aux frontières de la démocratie. De Calais à Londres sur les traces des migrants, Le
Bord de l’eau, 2019.

14 K. P. KALLIO et J. HÄKLI, Trapped in (in)visibility: contested intercorporeality in undocumented
migrants’ lives, dans Geopolitics, 2023, p. 1-22.

15 M. AGIER, Ce que les villes font aux migrants, ce que les migrants font à la ville, dans Le sujet
dans la cité, (2), 2016, (21-31), p. 25.

16 J. C. STEVENS et P. TEVANIAN, « On ne peut pas accueillir toute la misère du monde » - En finir
avec une sentence de mort, Anamosa, 2022.

17 S. DJIGO, op. cit., p. 53.

18 A. COSTA SANTOS, De quoi le transit est-il le nom ?, dans Akène, 7, 2024, p. 58-69.

19 M. SANCHEZ-MAZAS, La construction de l’invisibilité, Éditions ies, 2011.

20 M. AGIER, L’encampement du monde, dans Plein droit, 90, 2011, p. 21-24.

21 COLLECTIF SOLIDARITÉ MIGRANTS WILSON, Les politiques de l’invisible, dans Revue Projet,
381, 2021, p. 14-15.

22 M. AGIER, op. cit., p. 25.

23 X. BRIKÉ, L. GILSON, et C. ALLEN, Migrations : du mépris aux mobilisations solidaires,
Academia L'Harmattan, 2022.

24 M. PALLADINO et A. WOOLLEY, Migration, Humanitarianism, and the Politics of Salvation,

dans Lit: Literature Interpretation Theory, vol. 29, no 2, 2018, p. 129-144.

25 M. PETTE, Les associations dans l’impasse humanitaire ?, dans Plein droit, no 1, 2015, p. 22-26.

26 M. BARNETT, Humanitarianism as a scholarly vocation, dans Humanitarianism in question:
Politics, power, ethics, 2008, p. 235-263.

27 R. VANDEVOORDT et G. VERSCHRAEGEN, Subversive humanitarianism and its challenges:

Repolitiser et revisibiliser l’humanité commune : spécificités locales de la ...

18



Notes on the political ambiguities of civil refugee support, dans Refugee protection and civil
society in Europe, 2019, p. 101-128.

28 E. MESCOLI, A. ROBLAIN et P. GRIFFIOEN, Les initiatives citoyennes de soutien aux migrants
en Belgique. De l’humanitaire à la contestation politique, dans Anthropologie & développement,

no 51, 2020, p. 171-185.

29 B. BOUDOU, Au nom de l’hospitalité : les enjeux d’une rhétorique morale en politique, dans

Cités, no 68, 2016, p. 33-48 ; E. MESCOLI et al., Mobilizations and Opinions Regarding Asylum
Seekers, Refugees and Undocumented Migrants in Belgium: Frames, Motivations and Actions,
dans A. REA, A. MAZZOLA, M. MARTINIELLO et B. MEULEMAN, The Refugee Reception Crisis in
Europe. Polarized Opinions and Mobilizations, Éditions de l’Université de Bruxelles, Bruxelles,
2019.

30 Voir à ce sujet : A. LENDARO, C. RODIER et Y. VERTONGEN, La crise de l’accueil : Frontières,
droits, résistances, La Découverte, 2019. ; A. REA, A. MAZZOLA, M. MARTINIELLO et B.
MEULEMAN, op. cit.

31 LIGUE DES DROITS HUMAINS, « Quotas d’arrestation : un PV qui met la crédibilité du
ministre de l’Intérieur en question », 2018, en ligne https://www.liguedh.be/quotas-darrestation-
pv-met-credibilite-ministre-de-linterieur-question/ consulté le 15/06/24.

32 A. COSTA SANTOS et D. DEMANCHE, La Plateforme Citoyenne de Soutien aux Réfugiés : une
fourmilière née dans l’urgence, dans PAUVéRITé. Le trimestriel du Forum – Bruxelles contre les
inégalités, 2018.

33 Ibid.

34 Selon le Service public de Wallonie, sont considérées comme « rurales » et « semi-rurales » les
communes dont respectivement plus de 85 % et entre 60 et 85 % de leur « surface est composée
de territoires ruraux ». FRW en ligne https://www.frw.be/uploads/7/8/3/9/78394446/
indicateur_ruralit%C3%A9_2021_notice_explicat consulté le 08/06/2024.

35 R. ARFAOUI, Ce que le territoire fait à l’accueil, ce que l’accueil fait au territoire. Une
géographie de l’asile dans le territoire ambertois, dans Revue européenne des migrations
internationales, 36(2-3), (107-135), 2020, p. 124.

36 E. ROCHE, L’hébergement citoyen des exilé·es, une zone grise, informalité et territoires
solidaires : le cas de la vallée de la Drôme et de la métropole lyonnaise, dans Espace populations
sociétés, (2-3), 2021, p. 2.

37 Sur un total de 200 000 selon les chiffres de la Plateforme citoyenne de soutien aux réfugiés
pour l’année 2018. Voir : A. COSTA SANTOS et D. DEMANCHE, op. cit.

38 Le néologisme « Vnous » vient de la contraction entre « vous » et « nous ». Il apparait dans les
messages Facebook de la Plateforme au parc Maximilien pour désigner et susciter un sentiment
d’appartenance chez les citoyen·nes mobilisé·es.

39 Publication sur la page Facebook de Hesbaye, terre d’accueil du 29 juin 2020.

C@hiers du CRHiDI 2406-4157 vol. 48 - 2024, 1862

19

https://www.liguedh.be/quotas-darrestation-pv-met-credibilite-ministre-de-linterieur-question/
https://www.liguedh.be/quotas-darrestation-pv-met-credibilite-ministre-de-linterieur-question/
https://www.frw.be/uploads/7/8/3/9/78394446/indicateur_ruralit%C3%A9_2021_notice_explicat
https://www.frw.be/uploads/7/8/3/9/78394446/indicateur_ruralit%C3%A9_2021_notice_explicat


40 Entretien avec Diego Dumont, ancien coordinateur du collectif (Hesbaye), le 28 février 2023.

41 M.-L. AGRIKOLIANSKY, Leaders, dans O. FILLIEULE, éd., Dictionnaire des mouvements
sociaux : 2e édition mise à jour et augmentée, Presses de Sciences Po, (344-349), 2020, p. 344.

42 A. SCHMID-SCOTT, E. MARSHALL, N. GILL et J. BAGELMAN, Rural Geographies of Refugee
Activism: The Expanding Spaces of Sanctuary in the UK, dans Revue européenne des migrations
internationales, 36(2-3), (137-160), 2020, p. 152.

43 E. MASSON-DIEZ, Militants, bénévoles, citoyens solidaires : Comment se nommer lorsque l’on
vient en aide aux migrants ?, dans Journal des anthropologues, (Hors-série), (159-180), 2018,
p. 170.

44 M. AGIER, L’étranger qui vient. Repenser l’hospitalité, Le Seuil, 2018.

45 Extrait d’entretien avec Joséphine, bénévole (Hesbaye), le 20 mars 2023.

46 Extrait d’entretien avec Margot, bénévole (Hesbaye), le 11 février 2023.

47 A. REA, A. ROBLAIN et J. HERTAULT, Héberger des exilé·es : Initiatives citoyennes et
hospitalité, Bruxelles, Éditions de l’Université de Bruxelles, 2023, p. 140.

48 Extrait de témoignage d’une hébergeuse bruxelloise du 17/10/2017, en
ligne https://perlesdaccueil.be/2017/10/17/ce-soir-ce-que-jai-vu- consulté le 08/06/2024.

49 O. LEHERTE, « “Transmigrant” : un mot qui fait son chemin », en ligne https://www.rtbf.be/
article/transmigra nt-un-mot-qui-fait-son-chemin-10078922 consulté le 09/08/2019.

50 É. NEVEU, Sociologie politique des problèmes publics, Armand Colin, 2015, p. 41.

51 Ibid.

52 C. TILLY, European violence and collective action since 1700, dans Social Research, 1986, p.
159-184.

53 D. SNOW, Analyse de cadres et mouvements sociaux, dans D. CEFAÏ et D. TROM (Eds.), Les
formes de l’action collective : Mobilisations dans des arènes publiques, Éditions de l’École des
hautes études en sciences sociales, 2001, p. 27-49.

54 Extrait d’entretien avec Laurence, bénévole (Hesbaye), le 04 février 2023.

55 M. SINNAEVE, « Plateforme citoyenne, raison éthique ou nécessité politique ? » Agir par la
culture, 26/03/2018. En ligne, https://www.agirparlaculture.be/plateforme-citoyenne-raison-
ethique-ou-necessite-politiq ue/, consulté le 15/06/2024.

56 A. COSTA SANTOS et N. GARNY, Créer des liens et revendiquer des droits, dans Revue Akène,

no 4/22, Accueillir c’est résister, 2022, p. 20-26.

57 J. JASPER, The Emotions of Protest: Affective and Reactive Emotions In and Around Social
Movements, dans Sociological Forum, vol. 13, 1998.

58 M. MACÉ, Sidérer, considérer : migrants en France, 2017.

Repolitiser et revisibiliser l’humanité commune : spécificités locales de la ...

20

https://perlesdaccueil.be/2017/10/17/ce-soir-ce-que-jai-vu-
https://www.rtbf.be/article/transmigrant-un-mot-qui-fait-son-chemin-10078922
https://www.rtbf.be/article/transmigrant-un-mot-qui-fait-son-chemin-10078922
https://www.agirparlaculture.be/plateforme-citoyenne-raison-ethique-ou-necessite-politique/
https://www.agirparlaculture.be/plateforme-citoyenne-raison-ethique-ou-necessite-politique/


59 J. STREIFF-FÉNART, Les mots de la mobilité : les concepts des sciences sociales en regard des

catégories politiques et des points de vue émiques, dans Cahiers de l’URMIS, no 19, 2020, p. 4.

60 Témoignage d’une hébergeuse de la Hesbaye du 13.03.2018 en ligne, https://perlesdaccueil.be/
2018/03/13/…, consulté le 08/06/2024.

61 Fedasil est l’agence fédérale belge chargée de l’accueil des demandeur·euses d’asile.

62 Témoignage d’une hébergeuse de la Hesbaye du 13 mars 2018 en ligne,
https://perlesdaccueil.be/2017/09/29/po urtant-lun-des-deux-est-mineur/, consulté le 08/06/2024.

63 Voir notamment « Mais qu’est-ce qu’on fout là ? : la lettre ouverte de deux citoyens “fatigués”
soutenant les réfugiés », dans La Libre, en ligne, https://www.lalibre.be/debats/opinions/2018/02/
24/mais-quest-ce-quon-fout-la-la-lettre-ouverte-de-deux-citoyens-fatigues-soutenant-les-refugies-
ZJZQGVEQZRDMLHO33A4JMEGXPM/, consulté le 13/06/2024.

64 C. RADAELLI, Récits, dans L. BOUSSAGUET, S. JACQUOT, P. RAVINET (dir.), Dictionnaire des
politiques publiques, 5ᵉ édition. Paris, Presses de Sciences Po, (528-532), 2019, p. 532.

65 Extrait d’entretien avec Sophie, le 09 mars 2023.

66 A. REA, A. ROBLAIN et J. HERTAULT, op. cit., p. 76.

67 Ibid., p. 147.

68 Sur le site perlesdaccueil.be où sont rassemblés les témoignages d’hébergement, de nombreux
récits emploient cette expression.

69 Témoignage « On se sent impuissant et d’une envie d’agir et malgré tout on a peur » du
13.12.2017 en ligne https://perlesdaccueil.be/2017/12/13/on-se-sent-impuissant-et-dune-envie-
dagir-et-malgre-tout-on-a-pe ur/, consulté le 08/06/2024.

70 Témoignage « J’ai le cœur tout gonflé de bonheur » du 29 septembte 2017 en ligne,
https://perlesdaccueil.be/2017/09/ 29/jai-le-coeur-tout-gonfle-de-bonheur/ consulté le 08/06/2024.

71 A. REA, A. ROBLAIN et J. HERTAULT, op. cit., p. 73.

72 Interview dans la Revue Démocratie du 01.03.2019 en ligne, https://www.revue-democratie.be/
index.php?option=com_content&view=article&id=1279:interview-de-mehdi-kassou-non-l-
hebergement-citoyen-ne-cree-pas-d-appel-d-air&catid=67&Itemid=147 cité dans A. REA, A.
ROBLAIN et J. HERTAULT, op. cit., p. 66.

73 Extrait d’entretien avec Marc, bénévole (Hesbaye), le 03 mars 2023.

74 M. L. MORIN, op. cit.

75 Extraits d’entretien avec Margot, le 11 février 2023, et avec Laurence, le 04 février 2023, deux
bénévoles (Hesbaye).

76 L. KNOPS, Au-delà de l’urgence et de l’indignité : comprendre l’action politique de la
Plateforme citoyenne de soutien aux réfugiés, Participation et Démocratie, ABSP en ligne,
https://absp.be/article/au-dela-de-lurgence-et-de-lindignite-comprendre-laction-politique-de-la-

C@hiers du CRHiDI 2406-4157 vol. 48 - 2024, 1862

21

https://perlesdaccueil.be/2018/03/13/%E2%80%A6
https://perlesdaccueil.be/2018/03/13/%E2%80%A6
https://perlesdaccueil.be/2017/09/29/pourtant-lun-des-deux-est-mineur/
https://www.lalibre.be/debats/opinions/2018/02/24/mais-quest-ce-quon-fout-la-la-lettre-ouverte-de-deux-citoyens-fatigues-soutenant-les-refugies-ZJZQGVEQZRDMLHO33A4JMEGXPM/
https://www.lalibre.be/debats/opinions/2018/02/24/mais-quest-ce-quon-fout-la-la-lettre-ouverte-de-deux-citoyens-fatigues-soutenant-les-refugies-ZJZQGVEQZRDMLHO33A4JMEGXPM/
https://www.lalibre.be/debats/opinions/2018/02/24/mais-quest-ce-quon-fout-la-la-lettre-ouverte-de-deux-citoyens-fatigues-soutenant-les-refugies-ZJZQGVEQZRDMLHO33A4JMEGXPM/
https://perlesdaccueil.be/2017/12/13/on-se-sent-impuissant-et-dune-envie-dagir-et-malgre-tout-on-a-peur/
https://perlesdaccueil.be/2017/12/13/on-se-sent-impuissant-et-dune-envie-dagir-et-malgre-tout-on-a-peur/
https://perlesdaccueil.be/2017/09/29/jai-le-coeur-tout-gonfle-de-bonheur/
https://www.revue-democratie.be/index.php?option=com_content&view=article&id=1279:interview-de-mehdi-kassou-non-l-hebergement-citoyen-ne-cree-pas-d-appel-d-air&catid=67&Itemid=147
https://www.revue-democratie.be/index.php?option=com_content&view=article&id=1279:interview-de-mehdi-kassou-non-l-hebergement-citoyen-ne-cree-pas-d-appel-d-air&catid=67&Itemid=147
https://www.revue-democratie.be/index.php?option=com_content&view=article&id=1279:interview-de-mehdi-kassou-non-l-hebergement-citoyen-ne-cree-pas-d-appel-d-air&catid=67&Itemid=147
https://absp.be/article/au-dela-de-lurgence-et-de-lindignite-comprendre-laction-politique-de-la-plateforme-citoyenne-de-soutien-aux-refugies/


plateforme-citoyenne-de-soutien-aux-refugies/, consulté le 15/02/2024.

77 B. HAVARD DUCLOS et S. NICOURD, Pourquoi s’engager ? bénévoles et militants dans les
associations de solidarité, Paris, Payot, 2005, p. 31.

78 Extrait d’entretien avec Nathalie, bénévole (Hesbaye), le 13 février 2023.

79 M. AGIER et S. LE COURANT (dir.), Babels. Enquêtes sur la condition migrante, Seuil, 2022,
p. 880.

80 Extrait d’entretien avec Sébastien, bénévole (Hesbaye), le 14 février 2023.

81 E. MESCOLI et al., op. cit., p. 188.

82 Extrait d’entretien avec Nathalie, bénévole (Hesbaye), 13 février 2023.

83 M. AGIER et S. LE COURANT, op. cit., p. 879.

84 M. DELEIXHE, L’événement de la rencontre : La Plateforme citoyenne de soutien aux réfugiés
en Belgique, Esprit, -A, 2018, p. 130-138.

85 M. PETTE, op. cit.

86 R. VANDEVOORDT et G. VERSCHRAEGEN, op. cit., p. 103.

87 A. C. DE NEVE, « Je vis dans un pays qui organise des rafles », dans RTBF en ligne,
https://www.rtbf.be/article/je- vis-dans-un-pays-qui-organise-des-rafles-9739933, consulté le
08.06.2024.

88 A. REA, A. ROBLAIN et J. HERTAULT, op. cit., p. 74.

89 Propos issus du documentaire Vnous, présentant la mobilisation citoyenne en Hesbaye. Voir : P.
SCHONBRODT (réal.), V(N)OUS, [Film], Centre d’Action Laïque, 2019.

90 L. KNOPS, op. cit., p. 1.

91 S. DJIGO, op. cit.

92 K. AKOKA, op. cit.

93 C. G. MARTÍN, La visibilité : un nouvel outil conceptuel pour l’étude des migrations, dans
Cumhuriyet ve Demokrasi, 2010, p. 80-99.

94 K. P. KALLIO et J. HÄKLI, op. cit., p. 2.

95 H. BRADBY, K. LIABO, A. INGOLD et H. ROBERTS, Visibility, resilience, vulnerability in young
migrants, dans Health, 23(5), 2019, p. 533-550.

96 K. P. KALLIO et J. HÄKLI, op. cit., p. 14.

97 S. DJIGO, op. cit., p. 61.

98 G. LE BLANC, L’invisibilité sociale, Presses Universitaires de France, 2009, p. 64.

Repolitiser et revisibiliser l’humanité commune : spécificités locales de la ...

22

https://absp.be/article/au-dela-de-lurgence-et-de-lindignite-comprendre-laction-politique-de-la-plateforme-citoyenne-de-soutien-aux-refugies/
https://www.rtbf.be/article/je-vis-dans-un-pays-qui-organise-des-rafles-9739933


99 CIRÉ, « Sans papiers. Sans droits. Sans abri », en ligne, https://www.cire.be/sans-papiersn-sans-
droits-sans-abri/, consulté le 15/06/2024.

100 L. IMBERT, Immigration : fabrique d’un discours de crise, 10 X 18, 2022, Amorce.

101 A. COSTA SANTOS, op. cit., p. 62.

102 MYRIA, « MyriaDoc 10 : La Belgique, une étape vers le Royaume-Uni », 2020, p. 20. En ligne,
https://www. myria.be/files/Myriadoc_10_migration_de_transit.pdf, consulté le 15/06/2023.

103 J. BELTRAME, « Le couloir transhesbignon », dans L’Avenir en ligne, https://grand-
angle.lavenir.net/refugees-le-c ouloir-transhesbignon/, consulté le 08/06/2024.

104 Extrait d’entretien avec Dominique et Patrick, couple de bénévoles (Hesbaye), le 14 février
2023.

105 Extrait d’entretien avec Madeleine, bénévole (Hesbaye), le 09 mars 2023.

106 I. COUTANT, Les Migrants en bas de chez soi, Paris, Seuil, 2018.

107 Extrait d’entretien avec Marc, bénévole (Hesbaye), le 03 mars 2023.

108 K. P. KALLIO et J. HÄKLI, op. cit., p. 3.

109 Y. L. VERTONGEN, Papiers pour tous. Quarante ans de mobilisations en faveur de la
régularisation des sans-papiers en Belgique (1974-2014), Academia, 2023.

110 Propos issus du documentaire P. SCHONBRODT, op. cit.

111 E. HENRY, Construction des problèmes publics, dans O. FILLIEULE (éd.), Dictionnaire des
mouvements sociaux, 2ᵉ éd. mise à jour et augmentée, Paris, Presses de Sciences Po, 2020,
p. 152-158.

112 I. ATAÇ, H. SCHWIERTZ, M. B. JØRGENSEN, R. VANDEVOORDT, S. HINGER et S. SPINDLER,
Negotiating borders through a politics of scale: Municipalities and urban civil society initiatives in
the contested field of migration, dans Geopolitics, 29(2), 2024, p. 714-740.

113 Propos de Diego Dumont, dans P. SCHONBRODT, op. cit.

PDF généré automatiquement le 2026-01-17 11:56:24
Url de l'article : https://popups.uliege.be/1370-2262/index.php?id=1862

C@hiers du CRHiDI 2406-4157 vol. 48 - 2024, 1862

23

https://www.cire.be/sans-papiersn-sans-droits-sans-abri/
https://www.cire.be/sans-papiersn-sans-droits-sans-abri/
https://www.myria.be/files/Myriadoc_10_migration_de_transit.pdf
https://grand-angle.lavenir.net/refugees-le-couloir-transhesbignon/
https://grand-angle.lavenir.net/refugees-le-couloir-transhesbignon/

	Repolitiser et revisibiliser l’humanité commune : spécificités locales de la Plateforme citoyenne de soutien aux réfugiés
	Introduction
	Politiques de déshumanisation
	Politiques d’invisibilisation et de survisibilité
	Mobilisations citoyennes et action politique

	L’émergence de l’action collective
	Un engagement humanitaire qui politise
	De l’engagement politique à la politisation par l’action
	De l’engagement humanitaire à la reconnaissance de l’humanité commune
	Repolitiser l’humanité commune

	Une visibilisation qui humanise
	Invisibilisation et survisibilité
	La visibilisation stratégique

	Conclusion
	Notes


