AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

Aduri comme rite de passage ?
Lenfant au centre du fonctionnement socio-économique des
Gorbat de Mazandaran

Mitra Asfari
Mitra Asfari : Chercheure associée au CANTHEL (Université Paris Cité), mitrasfari@gmail.com

Résumé :

Aux carrefours de la capitale iranienne, les enfants appartenant au groupe minoritaire gorbat
mendient quotidiennement sous la surveillance des femmes de leur lignage. Ayant une tradition
itinérante et subissant le rejet des groupes voisins et de la société majoritaire, les échanges de
ce groupe avec les autres s’est réduit a I’exercice de la vente ambulante et/ou de la mendicité
(aduri). Questionnant les processus de survie culturelle de ce groupe, cette étude est parvenue a
se concentrer sur I’ethnographie de I’exercice de la mendicité par les enfants. Lapprentissage de
aduri constitue une étape incontournable de la vie de chaque enfant gorbat. Nous y constatons
la transmission des techniques corporelles et oratoires, mais aussi des modalités du rapport a
I’« Autre », ou encore la confirmation de sa place en tant qu’individu au sein du lignage. En
d’autres termes, c’est par cet exercice quotidien que 1’enfant devient enfin adulte et gorbat.
Ainsi le adiri semble-t-il se réaliser sous la forme d’un rite de passage.

Mots-clés : Gorbat, mendicité, enfance, rite, Téhéran

Abstract :

Gorbat children beg daily at crossroads of the Iranian capital under the surveillance of women of
their lineage. Gorbat have been subject to rejection and exclusion from their neighbour
populations and their interaction with them is reduced to peddling and begging (aduri). By
questioning the cultural survival of this group, this study has come to concentrate on the
exercise of mendicancy among Gorbat children. Learning the adiiri is an essential step in the life
of each Gorbat child. By describing this activity we can observe the transmission of bodily and
oratory technics and also the relation they make with Others while confirming their place within
their paternal lineage. In other words, through the daily and ritualised practice of aduri the
Gorbat child constructs his/her identity as a Gorbat adult (in contrast with the non-Gorbat).

Keywords : Gorbat, begging, childhood, rite, Tehran

Abstracto :

En los cruces de la capital irani, nifios pertenecientes al grupo minoritario gorbat mendigan a
diario bajo la supervision de mujeres de su linaje. Con su tradicién itinerante y el rechazo de los
grupos vecinos y de la sociedad mayoritaria, los intercambios de este grupo con los demas se
han reducido a la venta ambulante y/o a la mendicidad (aduri). Cuestionando los procesos de
supervivencia cultural de este grupo, este estudio se focaliza en la etnografia de la practica de la
mendicidad por parte de los nifios. El aprendizaje del aduri es una etapa esencial en la vida de
todo nino gorbat. Aqui vemos la transmision de técnicas corporales y oratorias, pero también las
formas de relacionarse con el “Otro”, o la confirmacién de su posicién como individuo dentro del




Aduri comme rite de passage ?

linaje. En otras palabras, es a este ejercicio cotidiano al que el nifio se convierte finalmente en
adulto y gorbat. El aduri parece adoptar asi la forma de un rito de paso.

Palabras clave : Gorbat, mendicidad, infancia, rito, Teheran




AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

Introduction

Cet article examine les expériences des enfants gorbat pendant l’exercice quotidien de aduri
(une forme de mendicité qui emploie des méthodes et des moyens spécifiques). Mais avant de se
focaliser sur cette pratique et la présentation de la population gorbat, je précise que cet article est
issu des enquétes de terrain menées, entre 2010 et 2015, dans le cadre de ma thése de doctorat
en ethnologie sur les dynamismes identitaires des Gorbat. Les données ont été recueillies en
immersion et par observation participante. Létude de ’enfance a constitué la porte d’entrée pour
I’étude de la société gorbat. Car, comme nous le verrons a travers cet article, les enfants gorbat
prennent part quotidiennement aux scénes urbaines de la capitale iranienne. Ils y mendient, font de
la vente ou proposent des services comme le nettoyage des vitres des voitures. Les enfants avaient
une présence plus visible que les adultes dans l’espace urbain et semblaient donc plus accessibles
pour une approche ethnographique. Ainsi, j'ai été amenée a questionner l'activité des enfants
aux carrefours avant de m’intéresser au fonctionnement global de la société gorbat. Lapproche
ethnographique par 1'étude de l’enfance s’est avérée pertinente puisqu’apres avoir mis au jour
certaines logiques de la vie sociale gorbat, les enfants sont apparus comme des acteurs significatifs
du fonctionnement social contemporain de ce groupe.

Les Gorbat forment plusieurs groupes minoritaires en Iran. Cette étude se concentre spécifiquement
sur les Gorbat de Mazandaran, une province située au bord de la mer Caspienne au nord de 1'Iran.
Il s’agit d'un groupe minoritaire de tradition itinérante sans terre ni bétail. Les réformes agraires
des années 1960 en Iran et l'urbanisation accélérée ont poussé ce groupe a la sédentarisation. A
I’heure actuelle, les Gorbat possédent des propriétés dans des quartiers homogénes dans plusieurs
villes de Mazandaran. Chaque quartier « gorbat » regroupe plusieurs clans et chaque clan se
distingue des autres par la profession anciennement pratiquée par ses hommes. Les ancétres des
clans dont nous parlerons dans cet article pratiquaient les métiers de forgeron et de menuisier.
Cependant, au cours de I'urbanisation, les hommes gorbat ont mis fin a ces pratiques d’artisanat.
Aujourd’hui, certains sont sans activités rémunératrices et d’autres prennent une part marginale
et irréguliére dans le marché informel de narcotiques.

Les femmes, quant a elles, indépendamment de leur clan d’appartenance, exercaient la méme
activité appelée le aduri. Aduri consiste en la vente ambulante des artefacts fabriqués par les
hommes du clan auprés des populations voisines qui exercaient 1’agriculture ou qui étaient pasteurs
nomades. En échange de ces artefacts, les femmes Gorbat obtenaient de 1’argent, de la nourriture
et des vétements.

D’apres les documents historiographiques, ethnographiques et linguistiques (Ivanow 1914 ; Barth
1961 ; Monteil 1966 ; Digard 1978 ; Khosrokhavar 1997 ; Rao 1982 ; Amir-Ebrahimi 1999), mais
aussi d’apres mes observations sur le terrain, ce groupe a subi et continue a subir le rejet des
populations voisines et de la société majoritaire. Parmi les pratiques visibles de rejet qui ont été
rapportées et décrites nous pouvons souligner l'interdiction aux Gorbat de la commensalité et du
mariage avec les populations voisines. Cependant, ce groupe se dit musulman et parle le persan
comme la société majoritaire iranienne en plus de son propre dialecte, le gorbati.

Lethnonyme Gorbat est par ailleurs sujet a controverse. Le mot « Gorbat », d’origine arabe,
signifie : I’étranger, ’exilé ; et avec le suffixe « i », il signifie sans ascendance, « sans feu ni lieu »
(Lazard 2002). Cette appellation semble étre une assignation inventée par les populations voisines




Aduri comme rite de passage ?

des Gorbat. Néanmoins elle semble avoir été réappropriée ensuite par ces derniers. Aujourd’hui,
ils se disent Gorbat tout en revendiquant leur nationalité iranienne, malgré la non-reconnaissance
des Iraniens non-gorbat de leur origine iranienne. Pour ces derniers, les Gorbat ont une origine
étrangere et méconnue. Lexclusion et le rejet de cette population ont eu comme conséquence des
interactions extrémement limitées des Gorbat avec la société majoritaire et les autres groupes
adjacents. Lun des seuls domaines d’échange et d’interaction est toutefois maintenu par les femmes
gorbat a travers leur activité de aduri.

La pratique actuelle de aduri et la place de I’enfant

Comme évoqué dans l'introduction, les Gorbat possédent actuellement des propriétés dans les
périphéries des villes de la province de Mazandaran, au nord de Téhéran, mais ils passent la
majeure partie de I’année a Téhéran pour leurs activités économiques; notamment le aduri.
Néanmoins, ils se retrouvent dans leurs quartiers a Mazandaran pendant certaines périodes afin
de célébrer les cérémonies qui rassemblent tous les membres de la communauté (mariage, deuil,
féte religieuse). Ce rythme de déplacement empéche la présence assidue des enfants a I'écolel (cf.
Figure 1 ci-dessous). Durant ces cérémonies, I’argent gagné a Téhéran est dépensé ou, autrement
dit, redistribué au sein de la communauté sous forme de dons, de cadeaux, de banquets funéraires,
etc.

Figure 1 - Les itinéraires entre Téhéran et la province de Mazandaran (distance ~300km)

fuath) _\/_/I\{ /
Ra:hl UlaaY ’

: 99lS
Lahﬂn;an ‘ “Bonbac
MER CASPIENNE
o]

e By 58 5l e

n . i Gogan Aliabad-e-Katul
. Bl Beﬁ%ha'hr
g eka
Nar PN
i Jel  Babol an
L B :a)?;ud
Shahru
98 O d
Qazvin R Z

3 - lals Khar T

i Darnghan ar Turan
©
sy
i
Takestan &S < = ﬁrnﬂ'ﬂh
Kﬂéaj - =
ul)p s Sipn
. Tehra Mahgi Shahr

s Oligr >

> Touran W
wliouw
Semnan
lgsiy

Pishva

ool
Saveh
a
50 km

@ Localisation des Gorbat de Babol
< Ttinéraires empruntés par les Gorbat pour le déplacement entre les deux villes (en voiture particuliére)
O Villes abritant d'autres quartiers Gorbat

Source : M. Asfari (2015)




AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

Le adiri a Téhéran consiste en la vente ambulante d’objets industriels d’usage quotidien (comme des
paquets de mouchoirs) et/ou la mendicité avec des techniques corporelles et oratoires spécifiques.
Si les femmes ont continué leur activité de aduri, elles I’ont néanmoins adaptée aux conditions de
la vie urbaine. En parcourant les descriptions de A. Rao (1982) de la pratique de adiri chez les

femmes gorbat en Afghanistanz, dans les années 1970, nous apprenons que les femmes partaient
en aduri uniquement avec leur nourrisson par souci d’allaitement mais qu’une fois sevré, I’enfant
restait au campement avec les autres membres du groupe, notamment leurs ainés (filles ou gargons)
et les hommes du clan. Or, aujourd’hui a Téhéran, les femmes gorbat se font systématiquement
accompagner par un enfant. Dans la pratique actuelle de aduri, la présence d’un enfant (méme
nourrisson) s’impose comme la condition sine qua non du départ de la femme au travail. C’est ainsi
que les enfants gorbat se familiarisent dés le plus jeune dge avec l’espace de la rue et avec la
pratique de adiri. A partir de 4 & 5 ans, c’est-a-dire 1'Age ou ils acquiérent les capacités nécessaires
pour pouvoir circuler entre les voitures, jusqu’au jour ou ils auront d’autres cadets qui travailleront
pour eux, la pratique de la mendicité devient leur occupation quotidienne principale.

Lune des raisons qui semble expliquer I'introduction de la main d’ceuvre enfantine dans la pratique
de aduri concerne la présence des femmes dans 1’espace public de la ville et les dangers (les
harceélements physique et psychique) de cet espace. La compagnie d'un enfant (fille ou gargon)
modifie la représentation de la femme dans l’espace public et par conséquent le regard des
passants sur la mendiante. Modifier son image par la présence de l’enfant semble ainsi primer
sur la provocation de la pitié. Ilaccompagnement d’un enfant en bas age comme une technique
pour provoquer I’empathie des passants, et par conséquent pour augmenter le gain, aurait une
importance secondaire. Dans la composition des groupes et des binomes en aduri, I'importance
accordée a I'accompagnement d’un enfant, méme d’un nourrisson n’étant pas encore en mesure de
travailler, révele a quel point celui-ci affecte la représentation que la société se fait des membres de
sa famille. Nous supposons que la présence d’un enfant vient, non seulement légitimer la présence
de sa mere et de ses ainées dans l’espace de la rue, mais également assurer leur sécurité. Dans le
contexte urbain iranien, une mere bénéficie d’un respect dont la jeune fille sans enfant, considérée
d’emblée comme célibataire, est dépourvue. Dans la représentation des Téhéranais, la rue est un

lieu androcentrique3 ou les passantes sont souvent exposées aux harcelements et aux dangers
provoqués par des citadins de sexe masculin. En m’appuyant sur mon expérience personnelle lors
de mes observations participantes sur le terrain, j'ai constaté que la présence de l’enfant est
d’ordre stratégique, comme une mesure adoptée par les femmes gorbat, afin de faire face aux
dangers de la rue.

Lautre raison qui pourrait expliquer l'utilisation de la main d’ceuvre enfantine concerne I’empathie
des passants pour les enfants; ce qui reléve, entre autres, des consignes islamiques au sujet
de la protection de l'orphelin. Pour créer 1’échange avec la société majoritaire pendant leur
exercice de adiri, les Gorbat utilisent les concepts et valeurs de cette derniére afin de rendre
I’échange fructueux. Ils font notamment appel a des concepts qui sont susceptibles de faire réagir
I'interlocuteur dans le sens voulu (c’est-a-dire faire un don). Les femmes puis les enfants se
présentent souvent comme étant dépourvus d’un soutien masculin dans leur vie familiale. Cette

représentation renvoie aux consignes islamiquesi qui responsabilisent la communauté musulmane
pour qu’elle soutienne et protége financiérement les « veuves » et les « orphelins » dépourvus de
peére. Le adiri est un systeme de subsistance basé sur la collecte. A la différence d’'un systéme de
subsistance basé sur la production, les moyens et les outils mis en ceuvre par cette pratique sont
d’ordre humain et conceptuel. Les outils sont humains, car on emploie le corps humain afin de créer




Aduri comme rite de passage ?

un lien et les moyens sont conceptuels car le lien humain qui est créé pendant le aduri se base sur
des concepts provenant des valeurs de la culture musulmane de la société téhéranaise utilisés par
les Gorbat afin d’obtenir leurs moyens de subsistance. Comme Marcel Mauss (1950) le précise, en
désignant certaines catégories (pauvres, enfants) comme des représentants des dieux et des esprits,
les principes de justice et de distribution de la richesse se répandent dans les sociétés jésuite,
chrétienne et musulmane. Dans la société musulmane « Mahomet annonce a diverses reprises que
le sentier qui meéne a Dieu est I’aide aux orphelins et le soulagement des pauvres » (Westermarck
1928 : 550). Deux catégories sont donc légitimées comme les représentants de Dieu, ce qui peut
expliquer en partie 'introduction de la main d’ceuvre enfantine dans la pratique de aduri.

A ce stade, il est judicieux de définir I'enfance d’un point de vue emic. Nous constatons que
I’age officiel n’apparait comme un concept opératoire ni dans les usages Gorbat, ni dans la vie
des enfants gorbat. Toutefois, en se référant aux considérations des parents gorbat pour chaque
enfant, il semble que la catégorie « enfant » comprenne plusieurs sous-catégories définies par les

stades de socialisation et d’enculturation®. Ce qui détermine l’entrée dans ces sous-catégories est
I’acquisition de nouvelles capacités motrices et cognitives cruciales pour l'univers socioculturel
gorbat (le controle sphinctérien, se repérer dans I’espace du quartier, se procurer de la nourriture,
etc.). En grandissant, les enfants se trouvent de plus en plus privés de I’attention et des soins de leurs
parents et deviennent de ce fait plus autonomes. En outre, un certain nombre de responsabilités,
dont la surveillance des cadets et la contribution active aux revenus de la maisonnée, leur
incombent. De ce fait, a chaque stade correspondent des modifications sur le plan relationnel, que
ce soit sur le plan des échanges avec les adultes ou sur le plan des rapports avec les pairs. A partir
du moment ou la vie de I’enfant gorbat est socialement marquée par ces stades et les différentes
positions qu’ils entrainent, il convient de les prendre en compte et d’examiner le réseau relationnel
qui lie I'enfant a son entourage social. Méme si ces étapes ne sont pas verbalement caractérisées
par les Gorbat, cette distinction nous parait utile pour comprendre la position sociale de chaque
enfant dans différentes situations que nous décrirons. En d’autres termes, ces stades sont définis
en fonction des réalités sociales vécues par 1’enfant.

Ainsil’enfance au sein du groupe gorbat est-elle marquée par plusieurs étapes : (i) la petite enfance
(de la naissance au sevrage) ; (ii) le post-sevrage ; (iii) I'indépendance (a partir de 1’acquisition
du controéle sphinctérien, de la maitrise primaire de la langue et d’'une connaissance suffisante du
quartier afin de se rendre a I’épicerie pour se nourrir), et (iv) ’entrée dans la vie active entre 12 et
16 ans (les membres de la maisonnée attendent de ’enfant une contribution financiére quotidienne
et indépendante). Enfin, le mariage, se réalisant par une fugue amoureuse des jeunes, marque la
fin de I’enfance. Le aduri des garcons s’arréte au moment du mariage alors que les filles continuent
leur pratique de vente ambulante et de mendicité. Elles peuvent néanmoins faire travailler leurs
cadets et plus tard leurs propres enfants.

Aujourd’hui, femmes et enfants constituent des groupes de adiri et continuent a exercer ce
métier aux carrefours, aux stations-service et dans les rames du métro de la capitale iranienne.
Les femmes prennent la responsabilité des enfants avec qui elles ont des liens de parenté et des
affinités. Plus précisément, chaque femme se fait accompagner par des enfants sur lesquels elle
a le « droit de lignage ». Pour comprendre ce concept, il convient de rappeler que chaque clan
gorbat est constitué de plusieurs lignages patrilinéaires. Ainsi, les membres de chaque lignage,
et méme les membres alliés par le mariage, peuvent utiliser la main d’ceuvre des enfants du
lignage (arrivés au stade de l'indépendance) aussi bien pour les taches ménagéres que pour le




AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

aduri et lui devront en échange des services de protection et d’autres soins. Néanmoins, il faut
noter que cette association entre ’enfant et un parent du lignage patrilinéaire devient possible
selon certaines circonstances d’indisponibilité des parents géniteurs comme la toxicodépendance,
I’'emprisonnement, la vieillesse, le déces, etc.

En cas de présence physique de I'un des géniteurs, qui n’est pas en mesure de mobiliser la force
de travail de sa progéniture, les enfants sont uniquement empruntés et/ou temporairement placés
aupres de leurs grands-parents, tantes ou oncles paternels, ou encore des ainés adultes. En cas de
déces de la mere dans une famille monogame, et si les enfants sont trés jeunes, il est possible que
le pére les confie a sa mere ou a sa sceur. En cas d’indisponibilité du pére (incarcération ou déces),
la mére continue a étre la « propriétaire » (saheb) de ses enfants. Dans le cas du déces du pére, au
cas ou la mere se remarie, la progéniture du premier mari est, dans la quasi-totalité des cas, placée
chez sa grand-mere paternelle.

Dans ces cas, I’enfant sera hébergé chez les personnes pour qui il va devoir travailler. Ses séjours
peuvent étre ponctuels (c’est-a-dire pour une journée) ou peuvent durer des années. Je propose de
qualifier ces séjours ponctuels « d’emprunts de la main d’ceuvre enfantine », mais dans certains cas
cet emprunt peut aboutir a une adoption. Ces déplacements impliquent le déplacement récurrent
de l'enfant dans d’autres maisonnées et peuvent aboutir a une circulation d’enfants au sein du
lignage et s’accompagner ainsi d’une circulation monétaire. En effet, les adultes pour qui I’enfant
travaille préservent une partie des gains de 1’enfant pour les restituer aux parents biologiques ou
aux grands-parents. Les adultes se mettent préalablement d’accord sur le montant et la régularité
des paiements (hebdomadaire ou mensuel).

Ces déplacements sous forme d’emprunt ou d’adoption sont d’abord décidés par les adultes
et imposés aux enfants. Toutefois, leur durabilité dépend totalement de la relation entretenue
entre I'enfant et la famille d’accueil. Apres l'acquisition de l’autonomie et durant le stade de
I'indépendance, 1’enfant gorbat est tout a fait en mesure de quitter la famille d’accueil et de se
rendre chez d’autres parents (cf. Figure 2 ci-dessous). Il est par ailleurs capable de refuser un
retour au domicile de ses parents biologiques en cas de bonne entente avec sa nouvelle famille.




Aduri comme rite de passage ?

Figure 2 - Tous les liens permettant l'utilisation de la main d’ceuvre enfantine

La famille nucléaire

A o
L ; _Il

O A A @ ©

Parents biologiques indisponibles

Parents biologiques physiquement absents

A 0
T I
A0 T A A

-©

AO Légitime pour bénéficier de la main d'oeuvre enfantine i Parent indisponible
/O Enfant disponible pour le travail / Enfant empruntable 7 Parent physiquement absent
A Ainé * % Adolescent qui fait travailler 'enfant
C Cadet *  Femme responsable du travail de 'enfant

Sources : Asfari (2015)

Le systéeme de la division des taches au sein de la communauté familiale a servi de porte d’entrée
afin de mieux situer la place de tous les acteurs de cette structure. Le statut social de I’enfant a été
décrit en fonction de ses obligations envers les adultes avec qui il entretient une relation de parenté.
Puis, I’enfant et les personnes qui sont en rapports directs avec lui ou avec son gain monétaire ont




AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

été considérés comme des points de départ pour retracer cette configuration lignagere (cf. Figure
2 ci-dessus). Ce schéma éclaire les rapports qui permettent un déplacement d’enfant.

Par une journée type de adiri, le groupe arrive au carrefour aux alentours de 11h et repart pour
le quartier de résidence vers 21h. Au carrefour, les enfants sont les principaux acteurs du travail
de aduri. Ils vont a la rencontre des passants et des automobilistes pour réclamer de 1’argent ou
de la nourriture, tandis que les femmes s’installent a proximité du lieu de travail sur la pelouse
qui sépare les voies de circulation et surveillent. La femme responsable est constamment en train
d'observer et de guider les enfants. Les temps de pause et leur fréquence sont décidés par la
femme responsable de chaque enfant en fonction du degré d'autorité qu'elle lui impose. Il semble
que les pauses ont la fonction de rythmer l'autorité et de rappeler l'ordre et la discipline. Ainsi,
plus une femme a de l'autorité sur un enfant, plus elle lui impose des pauses rapprochées afin de
surveiller le gain. Moins elle a d'autorité, plus l'enfant est libre de décider de la fréquence de ses
pauses. Pendant la pause, I'enfant rejoint le groupement des femmes et confie son gain a la femme
qui est sa responsable. Largent gagné par chaque enfant sera théoriquement rendu dans sa totalité
a la femme. Si I’enfant n’est pas la progéniture de celle-ci et/ou de son mari (puisque la polygamie
est trés courante), un pourcentage de son gain (1/3) appartient a ses parents biologiques. Un autre
pourcentage sera théoriquement épargné pour les dépenses personnelles de I’enfant et le reste
appartiendra a la femme qui en remettra une partie a son mari. C’est la femme qui est décisionnaire
de cette répartition.

Les conséquences sociales de I’expérience subjective de I’enfant
au carrefour

Au carrefour, les rapports entre femmes et enfants sont régis par des conflits permanents. Les
femmes tentent constamment d’imposer leur autorité et de gagner la maitrise sur le déroulement
du travail. Cependant, selon les circonstances, cette autorité d’adulte est défiée par les enfants.
Afin de contrecarrer ce « potentiel enfantin de défi », les femmes essaient d’imposer une discipline
a la situation de travail dans la rue. Une discipline qui va, comme nous le verrons, au-dela du
contexte de mendicité au carrefour et qui finit par organiser la vie sociale des jeunes gorbat.
Nous constaterons qu’une problématique communautaire surgit de cette expérience du carrefour
imposée par les femmes aux enfants.

De la discipline en aduri

La discipline en aduri exige la concentration et le sérieux des enfants dans le travail. Elle leur
interdit de perdre leur temps en situation de mendicité. Les enfants doivent éviter distraction
et amusement et faire preuve de dévouement dans le travail. Ils sont censés utiliser toutes
les méthodes qui sont a leur disposition afin de rendre leur travail fructueux. Une méthode
qui n’apporte pas d’argent doit rapidement étre remplacée par une autre. Toutes les conduites
conformes au travail de adiri, notamment une attitude de persévérance, doivent étre respectées
par les enfants. Supplier sans relache, pleurer s’il le faut, danser (pour les plus jeunes en raison
des restrictions de 1’espace public), chanter, faire un baiser aux voitures de luxe sont autant de
méthodes que les enfants (filles ou gargons) sont supposés employer les unes apres les autres au
carrefour. Elles sont tantot encouragées, tantot contestées par la femme responsable lorsqu’elle les
juge insuffisamment efficaces et rapides. La discipline est donc imposée aux enfants par la femme
qui les a emmenés au carrefour. Elle les surveille depuis son emplacement sur la pelouse et leur




Aduri comme rite de passage ?

rappelle réguliérement, en criant, de rester concentrés sur le travail.

Lemploi de la violence langagiére prédomine largement les échanges entre les deux protagonistes
(femme et enfant). Des lors que le montant de I’argent gagné ne satisfait pas I’adulte, I’enfant est
séverement blamé. La femme insulte, injurie et menace 1’enfant. Elle menace parfois avec des objets
(pierres, briques, etc.) envoyés dans la direction de I’enfant, parfois en 1’avertissant de 1'arrivée
fictive des agents municipaux (Sahrdari). Lautorité de la femme n’est donc jamais naturellement

acquise. Les réprimandes continuent jusqu’a la derniere minute du travail®.

Face a ces applications violentes de la discipline, les enfants sont en mesure d’adopter une
attitude indocile et de résister a I'imposition totale de I’autorité des femmes. Lorsqu’ils n’ont pas
suffisamment gagné, les enfants préferent ne pas s’approcher de I’emplacement des femmes et se
reposent sur le lieu de quéte pres du feu de circulation pour faire leur pause. Cette attitude est
regardée avec soupgon par les femmes qui craignent que les enfants ne cachent une partie de
leur gain pour leur compte personnel. Pour les obliger a se rendre a leur emplacement pendant la
pause, les femmes imposent, par conséquent, le temps de pause a chaque enfant en I’appelant et en
le menacant, ce que I’enfant refuse en cas de gain insuffisant. Ce refus entraine souvent la violence
physique contre ’enfant (tirer I'oreille, tordre le bras, donner des gifles). Il faut toutefois noter que
du point de vue enfantin cette discipline imposée par la femme responsable et la surveillance de
celle-ci sont pergues comme indispensables afin d’assurer une certaine efficacité dans le travail.

Extrait de notes de terrain - La discipline imposée par la femme responsable percue du
point de vue enfantin

Negar traverse le stade actif (~ 9 ans) et travaille pour sa tante agnate. Je la retrouve
toute seule au carrefour et lui dit qu’elle est bien sans la surveillance de sa tante. Negar
me répond : « Quand tata Jamileh est la ¢’est mieux. La comme ¢a je joue tout le temps
et quand la nuit vient j’ai toujours rien gagné » !

(Carrefour n°1, Aout 2012, Téhéran)

Les injures et menaces de l’exclusion du groupe

Il vient d’étre noté que, pour imposer et maintenir la discipline au carrefour, les femmes emploient
un langage injurieux a 1’égard des enfants. Cette violence verbale consiste en des insultes, des
injures, des sarcasmes et des menaces exprimés par une intonation agacée, exacerbée, irritée et
coléreuse. Ainsi, lors du travail, la parente ne semble reconnaitre aucune limite a son expression
verbale d’autorité. Elle s’attaque a toutes les limites de la tolérance corporelle mais également a
toutes les limites du cadre normatif. La tolérance corporelle est menacée par la verbalisation des
pires chatiments, faisant allusion a un état frolant la mort, et la norme se voit dépassée par la
profanation du sacré.

La promesse d’un état physique de souffrance extréme est ainsi communiquée a l’enfant. Le choix
des mots et le ton employé par la femme, attribuent un caractére particuliérement brutal a ce
que celle-ci souhaite communiquer a 1’enfant. Avertir I’enfant du simple fait de le frapper n’aura

pas le méme effet que de le menacer de lui « mettre le chaud »Z. Tout se passe comme si la
femme souhaitait atteindre les limites de la tolérance physique, afin de stimuler la sensibilité de
I’enfant. Cette pratique du « faire peur » vise indéniablement a provoquer l'illusion d’une sensation
concréte, comme la douleur ou une souffrance extréme. A ces provocations s’ajoutent des menaces
plus puissantes, puisées dans le cadre des représentations sociales du groupe gorbat. C’est le

10



AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

cas notamment des injures ou des menaces injurieuses portant sur la sexualité des jeunes filles ;
comme un élément sacré qui concerne tout le lignage paternel.

Les injures semblent avoir une fonction puissante : menacer d’étre exclu du groupe. La brutalité
omniprésente dans l'intonation est également caractéristique de ces menaces injurieuses. Mais,
qu’est-ce qui explique la référence a l’organe sexuel de la fille ? Mettre le chaud, rendre paralysé,
battre jusqu’a 1’essoufflement ne portent pas sur une partie spécifique du corps. Les énonciations
menacantes de griffer le visage jusqu’au sang et arracher les cheveux portent sur des parties
spécifiques et peuvent étre adressées aussi bien aux filles qu’aux garcons. En revanche, menacer
de déchirer I'organe sexuel s’adresse uniquement aux filles. En verbalisant ces menaces, outre la
brutalité communiquée a l’enfant, d’autres effets sont recherchés par les femmes. Dépasser les
limites de la tolérance physique dans ces menaces semble interpeller I’enfant par une secousse
brutale, afin de le/la ramener a la concentration et a la soumission. Néanmoins, dépasser les limites
de l'intouchable en menacant la virginité d’une fille déclenche une nouvelle phase de communication
entre les deux protagonistes. Il convient de préciser que pour les Gorbat, la virginité de la jeune
fille et sa préservation concernent toute sa famille. A la différence de 1'organe génital des hommes,
celui des femmes doit étre soustrait a la vue et au toucher depuis la naissance. En état de virginité,
cet organe est le support matériel de la pudeur de la jeune fille mais également celui de tous les
membres qui lui sont apparentés. Le fait de soustraire cet organe de la vue, du toucher et de la
parole (on y fait référence uniquement dans la formulation de l'injure) attribue un caractere sacré
a celui-ci. Lorsque les filles sont en bas age, leur mére est la seule garante de la préservation de
cet organe qui représente la réputation de la famille élargie. Or, pendant le travail, la mere en vient
elle-méme a détruire verbalement ce cadre symbolique de préservation. En adressant ces menaces

injurieuses a sa fille, la mére porte également atteinte a sa dignité et a celle de toute sa famille. Si

I'injure, par définition, releve d'un besoin de violer I'interdit, et de profaner le sacré®, ces menaces

injurieuses sont probablement le résultat d’une telle intention.

Afin de controler sa main d’ceuvre et de sauvegarder sa gestion de adiri, la femme juge nécessaire
d’adopter une attitude autoritaire et brutale vis-a-vis de la main d’ceuvre. Or, dans le monde familial
des Gorbat, aucune autorité n’est absolue et constante. Les modeéles d’interaction préparent ces
jeunes acteurs pour une lutte permanente contre toute autorité et tout cadre dominant. Malgré le
traitement autoritaire des adultes a 1’égard des enfants, la docilité et 1’'obéissance de ces derniers
aux alnés et aux parents ne sont pas mises en avant par les codes de conduites gorbat. Il convient
aux adultes d’adapter leur comportement afin de contrecarrer les actes désobéissants de 1’enfant.
Dans les rapports interpersonnels entre enfant et adulte, I’enfant apprend a se défendre face
aux adultes lorsqu’il souhaite se comporter selon ses propres envies. Avec l'age, les stratégies
d’esquive et le sens de la répartie prennent place dans ses rapports intergénérationnels. Lenjeu
pour l’enfant est de saisir la situation de menace, venant de la part de 1'adulte, et d’entreprendre
la démarche d’esquive. Laffirmation de l'individu se fait par la maitrise des rapports de force. Un
exemple significatif est I'usage fort courant par I’enfant d’un langage injurieux envers les adultes ou
parents. Dans ces modeles d’interaction, les regles imposées sont donc sans cesse transgressées.
Cependant, les normes, elles, sont enracinées davantage dans « les formes de vie » (Wittgenstein
1981). Lautorité de la femme au carrefour releve donc d'une regle imposée par celle-ci, pour la
situation du carrefour, et elle est limitée a cet espace. Elle se préte, par conséquent, a toute
transgression. La femme est amenée a entreprendre des mesures afin d’empécher et de réduire les
éventuelles rébellions (fugue, refus de rendre l’argent, refus de continuer le travail). Pour que ces
mesures s’averent écrasantes, elle les extrait du cadre normatif et des spheres que l’enfant peut

11



Aduri comme rite de passage ?

difficilement combattre. Les termes qu’elle choisit dans ses communications de brutalité a I’enfant
doivent dépasser la possibilité de la rébellion de I’enfant. Le sacré en fait partie. La profanation du
sacré a laquelle les femmes ont recours en maudissant les filles (menace de perdre leur virginité),
signifie I’exclusion symbolique de la jeune fille de la communauté. Ces menaces relevent de ce que
nous pouvons identifier comme des « injures excluantes » (Affergan 2006 : 143).

Il s’agit des injures attaquant ’ordre établi d’'une culture, en faisant référence a ses valeurs et ce
qu’elle a de plus sacré. Linjurié (fille ou garcon) est ainsi susceptible de subir I’exclusion du groupe.
En prononcgant une telle formule, les femmes souhaitent provoquer un effet contraire et solidifier
I'unité de leur groupe de aduri. Ce qui vient solidifier a son tour l'identité gorbat contre « les
autres ». Elles n’expriment pas le rejet de la fille de maniere directe, mais en passant par le cadre
normatif et la formulation d’un souhait. C’est la raison pour laquelle cette exclusion est qualifiée
ici de « symbolique ». Elle ne se réalise pas effectivement mais reste a 1’état de menace.

L'acquisition de l'identité communautaire gorbat et le passage a
1’age adulte

Dans le contexte du carrefour, l'arrivée des agents municipaux surgit comme une menace
omniprésente. Mon expérience personnelle du terrain, d’'un c6té, et les rappels incessants des
femmes a l’adresse des enfants, de I’autre, incitent a accorder une place analytiquement importante
aux interventions de ces agents. La loi pénale en vigueur (les articles 712 et 713) considere la
mendicité comme un délit. Elle condamne le mendiant a une amende, consistant a réquisitionner
son gain obtenu par la mendicité, et a un emprisonnement d’un a trois mois. Toutefois, 1’application
de cette loi n’est réalisable que dans le cadre d’une coopération entre plusieurs instances publiques.
Or, la police ne considere pas la mendicité comme une infraction nécessitant 'intervention de ses
forces. Ce faisant, cette tache est assignée a la municipalité de chaque ville, catégorisant par la
méme occasion la mendicité comme une inconvenance urbaine : une géne pour les citoyens et une
laideur pour l’espace public. Conformément a la loi, la municipalité est chargée de transférer les
personnes arrétées aux instances juridiques ou protectrices, en fonction de leur profil. Les enfants
seront remis a leur famille a condition que les parents ou les tuteurs légaux, munis des papiers
d’identité justifiant leur lien juridique, se présentent au centre de protection des mineurs sous les
24 heures suivant l’arrestation. Dans le cas contraire, ’enfant sera systématiquement remis aux
centres publics de protection et de 1’assistanat social (Sazman-e Behzisti). Le séjour de ’enfant
peut y perdurer jusqu’'a sa majorité. Larrestation de 1’enfant par Behzisti et son placement dans
ses centres constituent 1'une des menaces les plus couramment employées par les parents gorbat

a 'adresse des enfants dans le but de contrecarrer la désobéissance enfantine?, notamment au
carrefour. Il convient de préciser que méme les séjours de quelques mois dans les centres de
Behzisti aboutissent a ’exclusion véridique de I’enfant gorbat du groupe. Apres quelques mois
d’absence, I’enfant perd sa maitrise du dialecte gorbati d’une part et sa place dans la structure
socio-économique du lignage d’autre part. Or, avoir l'intonation et 1’accent gorbati est un signe
distinctif par lequel les membres de la communauté se reconnaissent. Ces séjours sont donc pour
certains enfants gorbat I’expérience méme de I’exclusion du groupe et a leur retour ils rencontrent
des difficultés pour l'intégrer et y retrouver leur place.

Par 1'observation des scénes de la vie quotidienne sur un temps long, et le recueil des propos
courants des protagonistes du carrefour (femmes et enfants), nous atteignons un degré plus fin
de leur représentation des forces de 1’ordre public. Il semble, de ce fait, plus pertinent d’analyser

12



AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

cette forme de menace (d’étre arrété par les agents municipaux) sous un angle pragmatique et de
restituer le cheminement depuis la verbalisation de 1’énonciation jusqu’a la réalisation du résultat
recherché par la parente.

Quelle est/sont donc la ou les représentation(s) que ces menaces véhiculent au sujet du duo
Sahrdari-behzisti (mairie-centre de protection) ? Il convient de préciser que ce duo occupe une
place omniprésente dans les discussions entre adultes, dans les interactions verbales entre adultes
et enfants et dans I'imaginaire social des enfants. Je me concentre ici sur ’analyse pragmatique de
la représentation enfantine de ces instances publiques.

Pour comprendre cet imaginaire enfantin, il convient de remonter au post-sevrage ou l’enfant
commence a découvrir son environnement social, aux moments ou ses premieres conceptions du
monde environnant commencent a prendre forme. Dées cet age, il existe un événement d’une grande
importance sociale ayant une fonction organisatrice dans sa vie : I’enlevement. Ce sont en effet les
adultes et les ainés qui introduisent ce concept sous forme de menace dans la vie du jeune enfant
au sein méme de '’espace domestique et de 1’espace du quartier de résidence puis plus tard au
carrefour. Leur quartier de résidence a Téhéran est connu pour ses habitants passagers et instables
(en migration ou ouvriers saisonniers), le fort taux de toxicomanie et ses réseaux développés du
marché informel. Ce caractere urbain est historiquement producteur de récits alarmants au sujet
des nombreuses insécurités qui peuvent y avoir lieu, notamment a I’égard des enfants. A cela
s’ajoute l'insécurité ressentie par les Gorbat concernant la cohésion du groupe au sein de ce
quartier hétérogene. La superposition des deux facteurs (le quartier et 'insécurité du groupe),
amene les parents a alarmer les enfants en les mettant en garde contre les enlévements et les rapts
éventuels. Pour imager concretement la menace de I’enlévement qui lui est communiquée, I’enfant
gorbat dispose de deux figures principales : le tai (le non-Gorbat) et le behzisti.

Ainsi les adultes, mais aussi les enfants plus agés, participent-ils a la reconstruction de cette
image menacante portée par le tai et le couple mairie-centre de protection. Les récits de descentes
des agents au carrefour et d’enfants qui disparaissent pendant quelques jours a la suite de leur
arrestation sont véhiculés quotidiennement et marquent 1’esprit du jeune enfant.

Cette peur est, certes, congue et définie par les adultes et transmise aux enfants. Néanmoins, les
enfants, qui vivent cette peur, contribuent largement a la reproduction de cette expérience et a
sa transmission. Les récits des adultes comme des enfants témoignent des enlévements commis

tantot par la mairie au carrefour, tantot par les voleurs d’enfants? dans leur quartier de résidence
a Téhéran. Cet effroi est donc vécu par un grand nombre d’enfants gorbat, ce qui lui attribue un
caractere répétitif et aboutit a une conception commune.

A travers cette conception d’adulte, puis I’expérimentation de ’enlévement et la reproduction des
récits effrayants par les enfants, le monde social de ces enfants produit deux catégories : (i) « les
noétres », les personnes intimes et familiéres qui fréquentent 1’espace domestique ; et (ii) les tari,
composés de voleurs d’enfant et d’agents de Behzisti qui enlévent I’enfant de sa famille.

Pourquoi le risque de l’enlévement - envisagé a travers des faits tantot réels, tantot fictifs -
occupe-t-il une place aussi puissante dans 'imaginaire ? La réponse se trouve, semble-t-il, dans
des liens qui attachent ’enfant a son groupe d’origine. C’est-a-dire des liens qui sont susceptibles
d’étre fragilisés par l'intervention importune de I’Autre. La consolidation de ces liens entraine, au
contraire, la force de la cohésion du groupe, au sens du groupement au carrefour, mais également

13



Aduri comme rite de passage ?

au sens de la « communauté » gorbat. Lexclusion subie par le groupe de la part des tai, joue
également un réle déterminant dans l’apprentissage de la cohésion communautaire.

Ces liens semblent étre de deux natures: (i) les liens de sang et de lignage; et (ii) les
liens communautaires. Les liens communautaires découlent d’une opposition définie entre la
« communauté gorbat » et la société des tai. Au-dela de la famille et du lignage, un « lien
communautaire » rapproche les individus gorbat venant de clans et de groupements divers. Ce
lien est premiérement matérialisé par la langue (gorbati) mais dépend ensuite des expériences de
chaque individu et des liens qu’il noue au cours de sa vie avec d’autres Gorbat. A ’échelle du
groupe ethnique, le cadre qui lie ces individus ne dépend pas d’une structure figée de parenté ou
de clan. Pour ce qui est du cadre communautaire, il comprend certaines normes auxquelles les
individus adherent communément ; dont le plus important semble se concrétiser dans 1’opposition
gorbat/tai. Les normes communes entre les Gorbat, se reconnaissant en tant que telles, constituent
indéniablement un « lien » qui fonctionne comme la force de 1’adhésion au groupe. En revanche,
il existe des comportements ou des événements qui excluent. Le duo Sahrdari-behzisti, dans les
paroles menacantes des parentes, représente parfaitement cette exclusion effrayante car il vient
arracher l’enfant de sa communauté. C’est donc par son expérience au carrefour que l’enfant
integre cet attachement au groupe qui se concrétise par la présence de 1’« Autre » menagant ce
lien. Cet apprentissage semble relever d’'une norme qui attachera par la suite 'individu a « une
communauté gorbat », qu’il définira selon ses expériences individuelles.

Lhypothese que je souhaite avancer a ce stade, c’est que la pratique de adtri joue un role dans la
construction de I'identité communautaire parce que cette pratique fonctionne comme un processus
par lequel le jeune gorbat se considere adulte et gorbat.

En quoi peut-on considérer le adiuri comme un rite de passage ?

Cet article propose une lecture dramaturgique de la pratique de adiri commune a tous les enfants
gorbat. Cette pratique est considérée comme une mise en scéne par les enfants et les femmes.
Autrement dit, I’attention est portée sur l’aspect théatral de cette pratique. Les observations et
les analyses des scenes de adiri et les discours proclamés pendant la mendicité dans différents
contextes montrent que les Gorbat entrent en scéne de adiri comme s’ils entraient sur la scéne
d’un théatre. Ils changent leurs postures et intonations et jouent le réle de 1’orphelin ou de la veuve
afin de créer un échange avec le passant ou l’automobiliste.

Toutefois, le aduri constitue une scéne qui ne peut pas étre séparée des références symboliques
qui la constituent : (i) des références religieuses pour l'interlocuteur (orphelin, veuve) ; et (ii) des
références sacrées qui relévent des rapports conflictuels de la femme et des enfants ayant pour but
la sauvegarde de la cohésion communautaire.

Cette pratique apparait ainsi comme un rituel, dans le sens que Turner (1988) lui donne. Il entend,
par ce terme, une séquence complexe d’actes symboliques performés. C’est-a-dire une performance
transformative qui révele les classifications, les catégories et les contradictions majeures de
processus culturels. Afin de mieux comprendre le aduri en tant que processus culturel, il convient
de décortiquer les expériences subjectives de tous les jeunes gorbat qui passent par ce role, et par
ce rituel ; ce que j'ai tenté de démontrer en décrivant le contexte du travail des enfants gorbat
au carrefour. Lapprentissage des techniques corporelles et oratoires, d’'une part, I’apprentissage
du rapport au non-gorbat et du rapport a la communauté, d’autre part, constituent les fondements

14



AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

d’un processus identitaire.

Toutes les techniques et les valeurs que le jeune gorbat doit intégrer, et ce, par des épreuves
physiques et psychiques durant la pratique de aduri, font de celle-ci un passage obligatoire, afin
d’acquérir 'identité gorbat, dans sa version communautaire. Ce passage est constitué d’une série
de pratiques ritualisées que tous les membres du groupe de adiri mettent en place. Tout se passe
comme si le aduri constituait un rite de passage pour que le jeune membre devienne adulte et
gorbat. Un processus qui permet a I’enfant d’intégrer par ses expériences subjectives son identité
communautaire en contraste avec I'identité du non-gorbat.

Cet espace-temps de adiri correspond a I’état liminal, dont parle Turner ou « le stade de marge » de
Van Gennep (1969), ou I’enfant se situe a la limite de la société gorbat et la société des non-gorbat
mais aussi entre 1’enfance et 1’age adulte. Dans ’analyse du « rite de passage » par Van Gennep
(1969), la vie sociale de I'individu est constituée de passages successifs d’une situation a une autre,
d’un statut social a un autre. Les rites de passage sont donc constitués d’une série de séquences,
dont le « stade de marge ». Celui-ci correspond au moment ou l'individu perd son statut d’avant
et ou il n’a pas encore acquis son statut a venir. En scene de adtiri, cela correspond a l'interface
des références symboliques des deux cultures ou se trouve l’enfant mendiant. Il doit maintenir la
cohésion de son groupe tout en entrant dans le systeme de valeurs du non-gorbat et emprunter ses
concepts opératoires afin de créer un échange fructueux. Une fois qu’il aura consolidé son identité
gorbat en opposition a I'identité du tai, il sera devenu gorbat et adulte et pourra enfin mettre fin a
sa pratique de adiri car il aura passé ce rite.

Cette considération du stade de marge semble renforcer ’analogie que nous proposons entre la
pratique de adiiri et le rite dans sa définition turnerienne. A travers ce rite, les « classifications »
au sein du groupement, les « contradictions » inhérentes a l'identité gorbat et les « catégories »
concernant d’autres populations voisines, surgissent. Ce qui nous intéresse dans cette analyse
concerne l’état liminal dans lequel I’agent du rite se trouve. Il est en train de changer de statut
(passer de ’enfant a 1’adulte gorbat) et ce passage lui permet de relever des contradictions, parfois
par la transgression ou le refus du respect total de la norme ou de la régle imposée par les femmes.
Par conséquent, I'individu qui s’initie a cette activité et qui la pratique durant des années, finit par
prendre conscience d’'une entité socioculturelle a laquelle il appartient. De surcroit, ¢’est pour le
maintien de la structure de cette entité qu’il lui revient d’aller a la rencontre de 1’Autre ; c’est-a-
dire du non-gorbat. Car, rappelons-le, la présence du non-gorbat est la condition sine qua non de la

pratique de aduri.

Conclusion

A la différence de Turner, qui voit dans le rite de passage une structure contraignant l'individu
a agir de telle sorte (provocation de la crise) afin de produire tel effet (redresser la situation de
crise), je vois dans le aduri la construction d’une vision du monde que chaque gorbat, adulte ou
enfant, reproduit par ses propres expériences. Chaque individu, encouragé par le cadre culturel
et économique de son groupement et son devoir envers le lignage dans des moments de fétes
annuelles, est amené a expérimenter cette reproduction, qui a son tour est culturelle et économique.
Ainsi, dans la pratique du adiri, nous observons la réappropriation de l'identité du groupe par
I'acteur. En d’autres termes, la réflexivité de I'individu ne se manifeste pas dans le changement de
I'ordre, selon la définition de Turner, mais dans la réappropriation de l'identité gorbat a travers des

expériences individuelles, d’ou un cycle répétitif.

15



Aduri comme rite de passage ?

Néanmoins, nous reconnaissons que, dans son passage du monde de I’enfance a celui des adultes,
I'individu gorbat agit en perturbant I’ordre sociétal de la société urbaine et en provoquant une crise
qui conduit au changement de son statut. Adopter une lecture fonctionnaliste et dire que c’est la
rationalité de I’enfant et la structure de sa pensée qui le conduit a agir de telle maniére ne convient
pas a l’analyse de ces situations. Le comportement entierement irrationnel de I’enfant a I’age actif,
comme le fait de se rendre a Behzisti a la suite d’'une dispute avec ses parents - ce qu’il regrette
quelques heures plus tard - en est un exemple parlant. Il ne s’agit donc pas d’'un comportement
rationnel visant a acquérir un statut préalablement défini, mais plutot d’'une quéte identitaire,
entreprise par une voie périlleuse et pour un but indéterminé. Par conséquent, la conduite de
I’enfant actif releve de son agentivité menée selon certains modeles établis d’interactions et des
formes de vie qu’il ou elle choisit parmi d’autres.

Aujourd’hui, filles et garcons passent par cette expérience que je compare a un « rite de passage »,
dans le sens ol quelques-uns des traits distinctifs des rapports intracommunautaires des Gorbat
sont repérés dans ’exercice de cette activité que I’enfant doit intégrer afin de se définir en tant que
gorbat. Elle semble, en effet, jouer un role inclusif, a I’échelle de la communauté, dans le passage
de chaque individu a I’age adulte. Ces modeles d’interactions, encouragés pendant le adtri ou dans
I’espace domestique, sont les garants d’une marge de manceuvre satisfaisante pour 'agentivité de
l'acteur. La performance, l'insistance et la maintenance des rapports de force figurent parmi ces
traits distinctifs.

L'analyse de aduri comme rite de passage, ou I’enfant joue un role actif, nous permet d’avoir un

regard neuf sur cette pratique. Un regard qui va a I’encontre des études fonctionnalistes qui ont

tenté de présenter cette activité comme étant d’une nature purement substantielle et économiqueu

- et des études misérabilistes1? qui ne rendraient pas compte du roéle actif de ’enfant - mais aussi
du dynamisme de ’activité de aduri qui s’adapte avec les macro-changements de la société comme
I'urbanisation. En outre, cette lecture nous permet de voir que ’ethnographie des mondes enfantins
est susceptible de dévoiler la part active que jouent les enfants dans les différents processus de
leur individualisation et de leur socialisation.

Bibliographie

AFFERGAN F. 2006 Martinique : les identités remarquables. Anthropologie d’un terrain revisité.
Paris : Presses Universitaires de France.

AMIR-EBRAHIMI M. 1999 « Lintégration socioculturelle du sud de Téhéran dans la capitale », Thése
de doctorat en géographie, Nanterre, Université Paris X.

ASFARI M. 2015 Asfari M. 2015 « Etrangers endotiques de Téhéran. Une ethnographie des
dynamiques identitaires des Gorbat », Thése de doctorat en ethnologie, Paris, Université de Paris
5-René Descartes.

BARTH F. 1961 Nomads of South Persia, The Basseri tribe of the Khamseh Confederacy. Oslo :
University Press.

BENVENISTE E. 1974 Problémes de linguistique générale, II. Paris : Gallimard

DIGARD J.-P. 1978 « “Tsiganes’ et pasteurs nomades dans le sud-ouest de !'Iran », Homme et
Migrations 124 : 43-53

16



AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

IvaNow W. 1914 « On the language of the Gypsies of Qainat (in Eastern Persia) », Asiatic Society of
Bengal X : 439-455

HAJIAN MOTLAGH M. 2004 « Réflexion sur le phénomene de la mendicité et ses origines en Iran
(Ta’amolo bar padide-ye takaddi va rise-ha ye an dar Iran) » (191-221), In Prostitution, les enfants
de rue et mendicité, Colloque national des Pathologies Sociales en Iran (2002), Tome 5. Téhéran :
Agah.

KHOSROKHAVAR F. 1997 « Nouvelle banlieue et marginalité : la Cité Taleghani a Khak-é Sefid »
(307-344), In C. Adle & B. Hourcade (eds.) Téhéran, Capitale bicentenaire. Téhéran : Institut
francais de recherche en Iran / Tehran engineering & Technical consulting organization.

KOUCHAKIAN FARD H. 2004 « La conception de la mendicité et les interventions de I’Etat et des
organisations non-gouvernementales face a ce phénoméne (Mafhum-e takaddi va eqdamat-e dolat
va sazman-ha ye geir-e dolati dar barxorde ba an) » (223-264), Prostitution, les enfants de rue et
mendicité, Colloque national des Pathologies Sociales en Iran (2002), Tome 5. Téhéran : Agah.

LAPOV Z. 2008 « Les Roms Gurbets », Etudes Tsiganes 35 : 154-166.
LAZARD G. 2002 Dictionnaire Persan-Francais. Tehran : Edition Mehr Iran.
Mauss M. 1950 Sociologie et anthropologie. Paris : Presses Universitaires de France.

MONTEIL V. 1966 Les tribus du Fars et la sédentarisation des nomades. Paris : Mouton & Co / Ecole
Pratiques des Hautes Etudes.

RaO A. 1982 Les Gorbat d’Afghanistan, Aspects économiques d’un groupe itinérant ‘Jat’. Paris :
Recherche sur les Civilisations.

SAIDI-SHAROUZ M. & GUERIN-PACE F. 2011 « La mobilité quotidienne des femmes dans la ville de
Téhéran : entre visibilité et invisibilité », LEspace géographique 2(40) : 176-188.

SAROUKHANI B. 1998 Les mendiants (Darytizegan). Téhéran : Kalameh.

TURNER V. 1988 The anthropology of performance. New York : PAJ] Publications.

VAN GENNEP A. 1969 Les rites de passage. Paris : Mouton & Co / Maison des Sciences de ’'Homme.
Vuxkanovic T. 1983 Romi (Cigani) u Jugoslaviji. Vranje : Nova Jugoslavija

WESTERMARCK E. 1928 Lorigine et le développement des idées morales. Paris : Payot

WITTGENSTEIN L. 1981 Philosophical investigations. Oxford : Basil Blackwell

Notes

1 Labsence de document d’identité peut empécher l'inscription de certains enfants a I’école. Parmi

ceux qui y sont inscrits, le taux de décrochage reste extrémement élevé.

2 En dehors de I'Iran et de I’Afghanistan, Lapov (2008) note la présence des « Roms Gurbets » dans
les Balkans, et Vukanovic (1983) a signalé la présence des Gurbets en Serbie proche de Monténégro
et en Macédoine.

17



Aduri comme rite de passage ?

3 Le caractere traditionnellement masculin de 1’espace public et celui, féminin de l’espace privé
sont soulignés par certains chercheurs. A Téhéran, Saidi-Sharouz et Guérin-Pace (2011) parlent
d’une visibilité restreinte de la femme dans l’espace urbain. Le caractere masculin de la rue,
I'insécurité, les contraintes vestimentaires, ne pas avoir d’activité professionnelle et le manque des
facilités urbaines en étant les principales causes.

4 Pour les références coraniques voir : 2/83 ; 2/177 ; 4/36 ; 2/215.

5 Ce terme souhaite traduire la transmission d’une vision du monde. C’est-a-dire l'inculcation
des « formes de vie » (Wittgenstein 1981) qui régiront les rapports aux hommes, aux objets et
probablement aux entités surnaturelles. A la différence de son usage dans le courant « Culture
et Personnalité », ici, il n’entend pas sous-estimer l’implication active de 1’agent social dans ce
processus d’acquisition.

6 Dans les rapports entre adultes et enfants, les réprimandes continuent bien au-dela du travail. Les
Gorbat attribuent a la catégorie des enfants un potentiel de perturbation de régles qu’ils veillent
constamment a contrecarrer.

7 Le fait de briiler la peau en plagant dessus un objet métallique préalablement chauffé sur le feu.

8 Benveniste (1974 : 255) et Affergan (2006 : 142). Ces auteurs marquent une différence entre
I'injure (« une locution dont la fonction procede du besoin du violer une interdiction [...] et de
profaner le sacré ») et I'insulte qui « stigmatise, enferme, chosifie et bloque la communication
dialogique » (Affergan 2006 : 142).

9 « Tu travailles pas ! Tres bien ! Reste ici jusqu’a ce que Behzisti vienne t’'emmener ». « Quand
tout a I’heure Behzisti t’'emmeéne, tu comprendras ! ».

10 Aucun cas concret d’enlévement n’a été observé sur le terrain. Dans les récits des gorbat un
« Autre » imagé et malveillant est dessiné. Cependant, il semble que les enfants soient arrétés
par les agents municipaux ou la police en raison de leur présence sans surveillance d’adulte dans
I’espace de la rue.

11 Voir, entre autres, B. Saroukhani (1998).

12 Voir M. Hajian Motlagh (2004) et H. Kouchakian Fard (2004).

18



	Adūri comme rite de passage ? L’enfant au centre du fonctionnement socio-économique des Ġorbat de Māzandarān
	Introduction
	La pratique actuelle de adūri et la place de l’enfant
	Les conséquences sociales de l’expérience subjective de l’enfant au carrefour
	De la discipline en adūri
	Les injures et menaces de l’exclusion du groupe

	L’acquisition de l’identité communautaire ġorbat et le passage à l’âge adulte
	En quoi peut-on considérer le adūri comme un rite de passage ?
	Conclusion
	Bibliographie
	Notes


