
Adūri comme rite de passage ?
L’enfant au centre du fonctionnement socio-économique des
Ġorbat de Māzandarān
Mitra Asfari

Mitra Asfari : Chercheure associée au CANTHEL (Université Paris Cité), mitrasfari@gmail.com

Résumé :

Aux carrefours de la capitale iranienne, les enfants appartenant au groupe minoritaire ġorbat
mendient quotidiennement sous la surveillance des femmes de leur lignage. Ayant une tradition
itinérante et subissant le rejet des groupes voisins et de la société majoritaire, les échanges de
ce groupe avec les autres s’est réduit à l’exercice de la vente ambulante et/ou de la mendicité
(adūri). Questionnant les processus de survie culturelle de ce groupe, cette étude est parvenue à
se concentrer sur l’ethnographie de l’exercice de la mendicité par les enfants. L’apprentissage de
adūri constitue une étape incontournable de la vie de chaque enfant ġorbat. Nous y constatons
la transmission des techniques corporelles et oratoires, mais aussi des modalités du rapport à
l’« Autre », ou encore la confirmation de sa place en tant qu’individu au sein du lignage. En
d’autres termes, c’est par cet exercice quotidien que l’enfant devient enfin adulte et ġorbat.
Ainsi le adūri semble-t-il se réaliser sous la forme d’un rite de passage.

Mots-clés : Ġorbat, mendicité, enfance, rite, Téhéran

Abstract :

Ġorbat children beg daily at crossroads of the Iranian capital under the surveillance of women of
their lineage. Ġorbat have been subject to rejection and exclusion from their neighbour
populations and their interaction with them is reduced to peddling and begging (adūri). By
questioning the cultural survival of this group, this study has come to concentrate on the
exercise of mendicancy among Ġorbat children. Learning the adūri is an essential step in the life
of each Ġorbat child. By describing this activity we can observe the transmission of bodily and
oratory technics and also the relation they make with Others while confirming their place within
their paternal lineage. In other words, through the daily and ritualised practice of adūri the
Ġorbat child constructs his/her identity as a Ġorbat adult (in contrast with the non-Ġorbat).

Keywords : Ġorbat, begging, childhood, rite, Tehran

Abstracto :

En los cruces de la capital iraní, niños pertenecientes al grupo minoritario ġorbat mendigan a
diario bajo la supervisión de mujeres de su linaje. Con su tradición itinerante y el rechazo de los
grupos vecinos y de la sociedad mayoritaria, los intercambios de este grupo con los demás se
han reducido a la venta ambulante y/o a la mendicidad (adūri). Cuestionando los procesos de
supervivencia cultural de este grupo, este estudio se focaliza en la etnografía de la práctica de la
mendicidad por parte de los niños. El aprendizaje del adūri es una etapa esencial en la vida de
todo niño ġorbat. Aquí vemos la transmisión de técnicas corporales y oratorias, pero también las
formas de relacionarse con el “Otro”, o la confirmación de su posición como individuo dentro del

AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

1



linaje. En otras palabras, es a este ejercicio cotidiano al que el niño se convierte finalmente en
adulto y ġorbat. El adūri parece adoptar así la forma de un rito de paso.

Palabras clave : Ġorbat, mendicidad, infancia, rito, Teherán

Adūri comme rite de passage ?

2



Introduction
Cet article examine les expériences des enfants ġorbat pendant l’exercice quotidien de adūri
(une forme de mendicité qui emploie des méthodes et des moyens spécifiques). Mais avant de se
focaliser sur cette pratique et la présentation de la population ġorbat, je précise que cet article est
issu des enquêtes de terrain menées, entre 2010 et 2015, dans le cadre de ma thèse de doctorat
en ethnologie sur les dynamismes identitaires des Ġorbat. Les données ont été recueillies en
immersion et par observation participante. L’étude de l’enfance a constitué la porte d’entrée pour
l’étude de la société ġorbat. Car, comme nous le verrons à travers cet article, les enfants ġorbat
prennent part quotidiennement aux scènes urbaines de la capitale iranienne. Ils y mendient, font de
la vente ou proposent des services comme le nettoyage des vitres des voitures. Les enfants avaient
une présence plus visible que les adultes dans l’espace urbain et semblaient donc plus accessibles
pour une approche ethnographique. Ainsi, j’ai été amenée à questionner l’activité des enfants
aux carrefours avant de m’intéresser au fonctionnement global de la société ġorbat. L’approche
ethnographique par l’étude de l’enfance s’est avérée pertinente puisqu’après avoir mis au jour
certaines logiques de la vie sociale ġorbat, les enfants sont apparus comme des acteurs significatifs
du fonctionnement social contemporain de ce groupe.

Les Ġorbat forment plusieurs groupes minoritaires en Iran. Cette étude se concentre spécifiquement
sur les Ġorbat de Māzandarān, une province située au bord de la mer Caspienne au nord de l’Iran.
Il s’agit d’un groupe minoritaire de tradition itinérante sans terre ni bétail. Les réformes agraires
des années 1960 en Iran et l’urbanisation accélérée ont poussé ce groupe à la sédentarisation. À
l’heure actuelle, les Ġorbat possèdent des propriétés dans des quartiers homogènes dans plusieurs
villes de Māzandarān. Chaque quartier « ġorbat » regroupe plusieurs clans et chaque clan se
distingue des autres par la profession anciennement pratiquée par ses hommes. Les ancêtres des
clans dont nous parlerons dans cet article pratiquaient les métiers de forgeron et de menuisier.
Cependant, au cours de l’urbanisation, les hommes ġorbat ont mis fin à ces pratiques d’artisanat.
Aujourd’hui, certains sont sans activités rémunératrices et d’autres prennent une part marginale
et irrégulière dans le marché informel de narcotiques.

Les femmes, quant à elles, indépendamment de leur clan d’appartenance, exerçaient la même
activité appelée le adūri. Adūri consiste en la vente ambulante des artefacts fabriqués par les
hommes du clan auprès des populations voisines qui exerçaient l’agriculture ou qui étaient pasteurs
nomades. En échange de ces artefacts, les femmes Ġorbat obtenaient de l’argent, de la nourriture
et des vêtements.

D’après les documents historiographiques, ethnographiques et linguistiques (Ivanow 1914 ; Barth
1961 ; Monteil 1966 ; Digard 1978 ; Khosrokhavar 1997 ; Rao 1982 ; Amir-Ebrahimi 1999), mais
aussi d’après mes observations sur le terrain, ce groupe a subi et continue à subir le rejet des
populations voisines et de la société majoritaire. Parmi les pratiques visibles de rejet qui ont été
rapportées et décrites nous pouvons souligner l’interdiction aux Ġorbat de la commensalité et du
mariage avec les populations voisines. Cependant, ce groupe se dit musulman et parle le persan
comme la société majoritaire iranienne en plus de son propre dialecte, le ġorbati.

L’ethnonyme Ġorbat est par ailleurs sujet à controverse. Le mot « Ġorbat », d’origine arabe,
signifie : l’étranger, l’exilé ; et avec le suffixe « i », il signifie sans ascendance, « sans feu ni lieu »
(Lazard 2002). Cette appellation semble être une assignation inventée par les populations voisines

AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

3



des Ġorbat. Néanmoins elle semble avoir été réappropriée ensuite par ces derniers. Aujourd’hui,
ils se disent Ġorbat tout en revendiquant leur nationalité iranienne, malgré la non-reconnaissance
des Iraniens non-ġorbat de leur origine iranienne. Pour ces derniers, les Ġorbat ont une origine
étrangère et méconnue. L’exclusion et le rejet de cette population ont eu comme conséquence des
interactions extrêmement limitées des Ġorbat avec la société majoritaire et les autres groupes
adjacents. L’un des seuls domaines d’échange et d’interaction est toutefois maintenu par les femmes
ġorbat à travers leur activité de adūri.

La pratique actuelle de adūri et la place de l’enfant
Comme évoqué dans l’introduction, les Ġorbat possèdent actuellement des propriétés dans les
périphéries des villes de la province de Māzandarān, au nord de Téhéran, mais ils passent la
majeure partie de l’année à Téhéran pour leurs activités économiques ; notamment le adūri.
Néanmoins, ils se retrouvent dans leurs quartiers à Māzandarān pendant certaines périodes afin
de célébrer les cérémonies qui rassemblent tous les membres de la communauté (mariage, deuil,

fête religieuse). Ce rythme de déplacement empêche la présence assidue des enfants à l’école1 (cf.
Figure 1 ci-dessous). Durant ces cérémonies, l’argent gagné à Téhéran est dépensé ou, autrement
dit, redistribué au sein de la communauté sous forme de dons, de cadeaux, de banquets funéraires,
etc.

Figure 1 – Les itinéraires entre Téhéran et la province de Māzandarān (distance ~300km)

Source : M. Asfari (2015)

Adūri comme rite de passage ?

4



Le adūri à Téhéran consiste en la vente ambulante d’objets industriels d’usage quotidien (comme des
paquets de mouchoirs) et/ou la mendicité avec des techniques corporelles et oratoires spécifiques.
Si les femmes ont continué leur activité de adūri, elles l’ont néanmoins adaptée aux conditions de
la vie urbaine. En parcourant les descriptions de A. Rao (1982) de la pratique de adūri chez les

femmes ġorbat en Afghanistan2, dans les années 1970, nous apprenons que les femmes partaient
en adūri uniquement avec leur nourrisson par souci d’allaitement mais qu’une fois sevré, l’enfant
restait au campement avec les autres membres du groupe, notamment leurs aînés (filles ou garçons)
et les hommes du clan. Or, aujourd’hui à Téhéran, les femmes ġorbat se font systématiquement
accompagner par un enfant. Dans la pratique actuelle de adūri, la présence d’un enfant (même
nourrisson) s’impose comme la condition sine qua non du départ de la femme au travail. C’est ainsi
que les enfants ġorbat se familiarisent dès le plus jeune âge avec l’espace de la rue et avec la
pratique de adūri. À partir de 4 à 5 ans, c’est-à-dire l’âge où ils acquièrent les capacités nécessaires
pour pouvoir circuler entre les voitures, jusqu’au jour où ils auront d’autres cadets qui travailleront
pour eux, la pratique de la mendicité devient leur occupation quotidienne principale.

L’une des raisons qui semble expliquer l’introduction de la main d’œuvre enfantine dans la pratique
de adūri concerne la présence des femmes dans l’espace public de la ville et les dangers (les
harcèlements physique et psychique) de cet espace. La compagnie d’un enfant (fille ou garçon)
modifie la représentation de la femme dans l’espace public et par conséquent le regard des
passants sur la mendiante. Modifier son image par la présence de l’enfant semble ainsi primer
sur la provocation de la pitié. L’accompagnement d’un enfant en bas âge comme une technique
pour provoquer l’empathie des passants, et par conséquent pour augmenter le gain, aurait une
importance secondaire. Dans la composition des groupes et des binômes en adūri, l’importance
accordée à l’accompagnement d’un enfant, même d’un nourrisson n’étant pas encore en mesure de
travailler, révèle à quel point celui-ci affecte la représentation que la société se fait des membres de
sa famille. Nous supposons que la présence d’un enfant vient, non seulement légitimer la présence
de sa mère et de ses aînées dans l’espace de la rue, mais également assurer leur sécurité. Dans le
contexte urbain iranien, une mère bénéficie d’un respect dont la jeune fille sans enfant, considérée
d’emblée comme célibataire, est dépourvue. Dans la représentation des Téhéranais, la rue est un

lieu androcentrique3 où les passantes sont souvent exposées aux harcèlements et aux dangers
provoqués par des citadins de sexe masculin. En m’appuyant sur mon expérience personnelle lors
de mes observations participantes sur le terrain, j’ai constaté que la présence de l’enfant est
d’ordre stratégique, comme une mesure adoptée par les femmes ġorbat, afin de faire face aux
dangers de la rue.

L’autre raison qui pourrait expliquer l’utilisation de la main d’œuvre enfantine concerne l’empathie
des passants pour les enfants ; ce qui relève, entre autres, des consignes islamiques au sujet
de la protection de l’orphelin. Pour créer l’échange avec la société majoritaire pendant leur
exercice de adūri, les Ġorbat utilisent les concepts et valeurs de cette dernière afin de rendre
l’échange fructueux. Ils font notamment appel à des concepts qui sont susceptibles de faire réagir
l’interlocuteur dans le sens voulu (c’est-à-dire faire un don). Les femmes puis les enfants se
présentent souvent comme étant dépourvus d’un soutien masculin dans leur vie familiale. Cette

représentation renvoie aux consignes islamiques4 qui responsabilisent la communauté musulmane
pour qu’elle soutienne et protège financièrement les « veuves » et les « orphelins » dépourvus de
père. Le adūri est un système de subsistance basé sur la collecte. A la différence d’un système de
subsistance basé sur la production, les moyens et les outils mis en œuvre par cette pratique sont
d’ordre humain et conceptuel. Les outils sont humains, car on emploie le corps humain afin de créer

AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

5



un lien et les moyens sont conceptuels car le lien humain qui est créé pendant le adūri se base sur
des concepts provenant des valeurs de la culture musulmane de la société téhéranaise utilisés par
les Ġorbat afin d’obtenir leurs moyens de subsistance. Comme Marcel Mauss (1950) le précise, en
désignant certaines catégories (pauvres, enfants) comme des représentants des dieux et des esprits,
les principes de justice et de distribution de la richesse se répandent dans les sociétés jésuite,
chrétienne et musulmane. Dans la société musulmane « Mahomet annonce à diverses reprises que
le sentier qui mène à Dieu est l’aide aux orphelins et le soulagement des pauvres » (Westermarck
1928 : 550). Deux catégories sont donc légitimées comme les représentants de Dieu, ce qui peut
expliquer en partie l’introduction de la main d’œuvre enfantine dans la pratique de adūri.

À ce stade, il est judicieux de définir l’enfance d’un point de vue emic. Nous constatons que
l’âge officiel n’apparaît comme un concept opératoire ni dans les usages Ġorbat, ni dans la vie
des enfants ġorbat. Toutefois, en se référant aux considérations des parents ġorbat pour chaque
enfant, il semble que la catégorie « enfant » comprenne plusieurs sous-catégories définies par les

stades de socialisation et d’enculturation5. Ce qui détermine l’entrée dans ces sous-catégories est
l’acquisition de nouvelles capacités motrices et cognitives cruciales pour l’univers socioculturel
ġorbat (le contrôle sphinctérien, se repérer dans l’espace du quartier, se procurer de la nourriture,
etc.). En grandissant, les enfants se trouvent de plus en plus privés de l’attention et des soins de leurs
parents et deviennent de ce fait plus autonomes. En outre, un certain nombre de responsabilités,
dont la surveillance des cadets et la contribution active aux revenus de la maisonnée, leur
incombent. De ce fait, à chaque stade correspondent des modifications sur le plan relationnel, que
ce soit sur le plan des échanges avec les adultes ou sur le plan des rapports avec les pairs. À partir
du moment où la vie de l’enfant ġorbat est socialement marquée par ces stades et les différentes
positions qu’ils entraînent, il convient de les prendre en compte et d’examiner le réseau relationnel
qui lie l’enfant à son entourage social. Même si ces étapes ne sont pas verbalement caractérisées
par les Ġorbat, cette distinction nous paraît utile pour comprendre la position sociale de chaque
enfant dans différentes situations que nous décrirons. En d’autres termes, ces stades sont définis
en fonction des réalités sociales vécues par l’enfant.

Ainsi l’enfance au sein du groupe ġorbat est-elle marquée par plusieurs étapes : (i) la petite enfance
(de la naissance au sevrage) ; (ii) le post-sevrage ; (iii) l’indépendance (à partir de l’acquisition
du contrôle sphinctérien, de la maîtrise primaire de la langue et d’une connaissance suffisante du
quartier afin de se rendre à l’épicerie pour se nourrir), et (iv) l’entrée dans la vie active entre 12 et
16 ans (les membres de la maisonnée attendent de l’enfant une contribution financière quotidienne
et indépendante). Enfin, le mariage, se réalisant par une fugue amoureuse des jeunes, marque la
fin de l’enfance. Le adūri des garçons s’arrête au moment du mariage alors que les filles continuent
leur pratique de vente ambulante et de mendicité. Elles peuvent néanmoins faire travailler leurs
cadets et plus tard leurs propres enfants.

Aujourd’hui, femmes et enfants constituent des groupes de adūri et continuent à exercer ce
métier aux carrefours, aux stations-service et dans les rames du métro de la capitale iranienne.
Les femmes prennent la responsabilité des enfants avec qui elles ont des liens de parenté et des
affinités. Plus précisément, chaque femme se fait accompagner par des enfants sur lesquels elle
a le « droit de lignage ». Pour comprendre ce concept, il convient de rappeler que chaque clan
ġorbat est constitué de plusieurs lignages patrilinéaires. Ainsi, les membres de chaque lignage,
et même les membres alliés par le mariage, peuvent utiliser la main d’œuvre des enfants du
lignage (arrivés au stade de l’indépendance) aussi bien pour les tâches ménagères que pour le

Adūri comme rite de passage ?

6



adūri et lui devront en échange des services de protection et d’autres soins. Néanmoins, il faut
noter que cette association entre l’enfant et un parent du lignage patrilinéaire devient possible
selon certaines circonstances d’indisponibilité des parents géniteurs comme la toxicodépendance,
l’emprisonnement, la vieillesse, le décès, etc.

En cas de présence physique de l’un des géniteurs, qui n’est pas en mesure de mobiliser la force
de travail de sa progéniture, les enfants sont uniquement empruntés et/ou temporairement placés
auprès de leurs grands-parents, tantes ou oncles paternels, ou encore des aînés adultes. En cas de
décès de la mère dans une famille monogame, et si les enfants sont très jeunes, il est possible que
le père les confie à sa mère ou à sa sœur. En cas d’indisponibilité du père (incarcération ou décès),
la mère continue à être la « propriétaire » (sāheb) de ses enfants. Dans le cas du décès du père, au
cas où la mère se remarie, la progéniture du premier mari est, dans la quasi-totalité des cas, placée
chez sa grand-mère paternelle.

Dans ces cas, l’enfant sera hébergé chez les personnes pour qui il va devoir travailler. Ses séjours
peuvent être ponctuels (c’est-à-dire pour une journée) ou peuvent durer des années. Je propose de
qualifier ces séjours ponctuels « d’emprunts de la main d’œuvre enfantine », mais dans certains cas
cet emprunt peut aboutir à une adoption. Ces déplacements impliquent le déplacement récurrent
de l’enfant dans d’autres maisonnées et peuvent aboutir à une circulation d’enfants au sein du
lignage et s’accompagner ainsi d’une circulation monétaire. En effet, les adultes pour qui l’enfant
travaille préservent une partie des gains de l’enfant pour les restituer aux parents biologiques ou
aux grands-parents. Les adultes se mettent préalablement d’accord sur le montant et la régularité
des paiements (hebdomadaire ou mensuel).

Ces déplacements sous forme d’emprunt ou d’adoption sont d’abord décidés par les adultes
et imposés aux enfants. Toutefois, leur durabilité dépend totalement de la relation entretenue
entre l’enfant et la famille d’accueil. Après l’acquisition de l’autonomie et durant le stade de
l’indépendance, l’enfant ġorbat est tout à fait en mesure de quitter la famille d’accueil et de se
rendre chez d’autres parents (cf. Figure 2 ci-dessous). Il est par ailleurs capable de refuser un
retour au domicile de ses parents biologiques en cas de bonne entente avec sa nouvelle famille.

AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

7



Figure 2 – Tous les liens permettant l’utilisation de la main d’œuvre enfantine

Sources : Asfari (2015)

Le système de la division des tâches au sein de la communauté familiale a servi de porte d’entrée
afin de mieux situer la place de tous les acteurs de cette structure. Le statut social de l’enfant a été
décrit en fonction de ses obligations envers les adultes avec qui il entretient une relation de parenté.
Puis, l’enfant et les personnes qui sont en rapports directs avec lui ou avec son gain monétaire ont

Adūri comme rite de passage ?

8



été considérés comme des points de départ pour retracer cette configuration lignagère (cf. Figure
2 ci-dessus). Ce schéma éclaire les rapports qui permettent un déplacement d’enfant.

Par une journée type de adūri, le groupe arrive au carrefour aux alentours de 11h et repart pour
le quartier de résidence vers 21h. Au carrefour, les enfants sont les principaux acteurs du travail
de adūri. Ils vont à la rencontre des passants et des automobilistes pour réclamer de l’argent ou
de la nourriture, tandis que les femmes s’installent à proximité du lieu de travail sur la pelouse
qui sépare les voies de circulation et surveillent. La femme responsable est constamment en train
d'observer et de guider les enfants. Les temps de pause et leur fréquence sont décidés par la
femme responsable de chaque enfant en fonction du degré d'autorité qu'elle lui impose. Il semble
que les pauses ont la fonction de rythmer l'autorité et de rappeler l'ordre et la discipline. Ainsi,
plus une femme a de l'autorité sur un enfant, plus elle lui impose des pauses rapprochées afin de
surveiller le gain. Moins elle a d'autorité, plus l'enfant est libre de décider de la fréquence de ses
pauses. Pendant la pause, l'enfant rejoint le groupement des femmes et confie son gain à la femme
qui est sa responsable. L’argent gagné par chaque enfant sera théoriquement rendu dans sa totalité
à la femme. Si l’enfant n’est pas la progéniture de celle-ci et/ou de son mari (puisque la polygamie
est très courante), un pourcentage de son gain (1/3) appartient à ses parents biologiques. Un autre
pourcentage sera théoriquement épargné pour les dépenses personnelles de l’enfant et le reste
appartiendra à la femme qui en remettra une partie à son mari. C’est la femme qui est décisionnaire
de cette répartition.

Les conséquences sociales de l’expérience subjective de l’enfant
au carrefour
Au carrefour, les rapports entre femmes et enfants sont régis par des conflits permanents. Les
femmes tentent constamment d’imposer leur autorité et de gagner la maîtrise sur le déroulement
du travail. Cependant, selon les circonstances, cette autorité d’adulte est défiée par les enfants.
Afin de contrecarrer ce « potentiel enfantin de défi », les femmes essaient d’imposer une discipline
à la situation de travail dans la rue. Une discipline qui va, comme nous le verrons, au-delà du
contexte de mendicité au carrefour et qui finit par organiser la vie sociale des jeunes ġorbat.
Nous constaterons qu’une problématique communautaire surgit de cette expérience du carrefour
imposée par les femmes aux enfants.

De la discipline en adūri

La discipline en adūri exige la concentration et le sérieux des enfants dans le travail. Elle leur
interdit de perdre leur temps en situation de mendicité. Les enfants doivent éviter distraction
et amusement et faire preuve de dévouement dans le travail. Ils sont censés utiliser toutes
les méthodes qui sont à leur disposition afin de rendre leur travail fructueux. Une méthode
qui n’apporte pas d’argent doit rapidement être remplacée par une autre. Toutes les conduites
conformes au travail de adūri, notamment une attitude de persévérance, doivent être respectées
par les enfants. Supplier sans relâche, pleurer s’il le faut, danser (pour les plus jeunes en raison
des restrictions de l’espace public), chanter, faire un baiser aux voitures de luxe sont autant de
méthodes que les enfants (filles ou garçons) sont supposés employer les unes après les autres au
carrefour. Elles sont tantôt encouragées, tantôt contestées par la femme responsable lorsqu’elle les
juge insuffisamment efficaces et rapides. La discipline est donc imposée aux enfants par la femme
qui les a emmenés au carrefour. Elle les surveille depuis son emplacement sur la pelouse et leur

AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

9



rappelle régulièrement, en criant, de rester concentrés sur le travail.

L’emploi de la violence langagière prédomine largement les échanges entre les deux protagonistes
(femme et enfant). Dès lors que le montant de l’argent gagné ne satisfait pas l’adulte, l’enfant est
sévèrement blâmé. La femme insulte, injurie et menace l’enfant. Elle menace parfois avec des objets
(pierres, briques, etc.) envoyés dans la direction de l’enfant, parfois en l’avertissant de l’arrivée
fictive des agents municipaux (šahrdāri). L’autorité de la femme n’est donc jamais naturellement

acquise. Les réprimandes continuent jusqu’à la dernière minute du travail6.

Face à ces applications violentes de la discipline, les enfants sont en mesure d’adopter une
attitude indocile et de résister à l’imposition totale de l’autorité des femmes. Lorsqu’ils n’ont pas
suffisamment gagné, les enfants préfèrent ne pas s’approcher de l’emplacement des femmes et se
reposent sur le lieu de quête près du feu de circulation pour faire leur pause. Cette attitude est
regardée avec soupçon par les femmes qui craignent que les enfants ne cachent une partie de
leur gain pour leur compte personnel. Pour les obliger à se rendre à leur emplacement pendant la
pause, les femmes imposent, par conséquent, le temps de pause à chaque enfant en l’appelant et en
le menaçant, ce que l’enfant refuse en cas de gain insuffisant. Ce refus entraîne souvent la violence
physique contre l’enfant (tirer l’oreille, tordre le bras, donner des gifles). Il faut toutefois noter que
du point de vue enfantin cette discipline imposée par la femme responsable et la surveillance de
celle-ci sont perçues comme indispensables afin d’assurer une certaine efficacité dans le travail.

Extrait de notes de terrain – La discipline imposée par la femme responsable perçue du
point de vue enfantin
Negar traverse le stade actif (~ 9 ans) et travaille pour sa tante agnate. Je la retrouve
toute seule au carrefour et lui dit qu’elle est bien sans la surveillance de sa tante. Negar
me répond : « Quand tata Jamileh est là c’est mieux. Là comme ça je joue tout le temps
et quand la nuit vient j’ai toujours rien gagné » !
(Carrefour n°1, Août 2012, Téhéran)

Les injures et menaces de l’exclusion du groupe

Il vient d’être noté que, pour imposer et maintenir la discipline au carrefour, les femmes emploient
un langage injurieux à l’égard des enfants. Cette violence verbale consiste en des insultes, des
injures, des sarcasmes et des menaces exprimés par une intonation agacée, exacerbée, irritée et
coléreuse. Ainsi, lors du travail, la parente ne semble reconnaître aucune limite à son expression
verbale d’autorité. Elle s’attaque à toutes les limites de la tolérance corporelle mais également à
toutes les limites du cadre normatif. La tolérance corporelle est menacée par la verbalisation des
pires châtiments, faisant allusion à un état frôlant la mort, et la norme se voit dépassée par la
profanation du sacré.

La promesse d’un état physique de souffrance extrême est ainsi communiquée à l’enfant. Le choix
des mots et le ton employé par la femme, attribuent un caractère particulièrement brutal à ce
que celle-ci souhaite communiquer à l’enfant. Avertir l’enfant du simple fait de le frapper n’aura

pas le même effet que de le menacer de lui « mettre le chaud »7. Tout se passe comme si la
femme souhaitait atteindre les limites de la tolérance physique, afin de stimuler la sensibilité de
l’enfant. Cette pratique du « faire peur » vise indéniablement à provoquer l’illusion d’une sensation
concrète, comme la douleur ou une souffrance extrême. À ces provocations s’ajoutent des menaces
plus puissantes, puisées dans le cadre des représentations sociales du groupe ġorbat. C’est le

Adūri comme rite de passage ?

10



cas notamment des injures ou des menaces injurieuses portant sur la sexualité des jeunes filles ;
comme un élément sacré qui concerne tout le lignage paternel.

Les injures semblent avoir une fonction puissante : menacer d’être exclu du groupe. La brutalité
omniprésente dans l’intonation est également caractéristique de ces menaces injurieuses. Mais,
qu’est-ce qui explique la référence à l’organe sexuel de la fille ? Mettre le chaud, rendre paralysé,
battre jusqu’à l’essoufflement ne portent pas sur une partie spécifique du corps. Les énonciations
menaçantes de griffer le visage jusqu’au sang et arracher les cheveux portent sur des parties
spécifiques et peuvent être adressées aussi bien aux filles qu’aux garçons. En revanche, menacer
de déchirer l’organe sexuel s’adresse uniquement aux filles. En verbalisant ces menaces, outre la
brutalité communiquée à l’enfant, d’autres effets sont recherchés par les femmes. Dépasser les
limites de la tolérance physique dans ces menaces semble interpeller l’enfant par une secousse
brutale, afin de le/la ramener à la concentration et à la soumission. Néanmoins, dépasser les limites
de l’intouchable en menaçant la virginité d’une fille déclenche une nouvelle phase de communication
entre les deux protagonistes. Il convient de préciser que pour les Ġorbat, la virginité de la jeune
fille et sa préservation concernent toute sa famille. A la différence de l’organe génital des hommes,
celui des femmes doit être soustrait à la vue et au toucher depuis la naissance. En état de virginité,
cet organe est le support matériel de la pudeur de la jeune fille mais également celui de tous les
membres qui lui sont apparentés. Le fait de soustraire cet organe de la vue, du toucher et de la
parole (on y fait référence uniquement dans la formulation de l’injure) attribue un caractère sacré
à celui-ci. Lorsque les filles sont en bas âge, leur mère est la seule garante de la préservation de
cet organe qui représente la réputation de la famille élargie. Or, pendant le travail, la mère en vient
elle-même à détruire verbalement ce cadre symbolique de préservation. En adressant ces menaces
injurieuses à sa fille, la mère porte également atteinte à sa dignité et à celle de toute sa famille. Si

l’injure, par définition, relève d’un besoin de violer l’interdit, et de profaner le sacré8, ces menaces
injurieuses sont probablement le résultat d’une telle intention.

Afin de contrôler sa main d’œuvre et de sauvegarder sa gestion de adūri, la femme juge nécessaire
d’adopter une attitude autoritaire et brutale vis-à-vis de la main d’œuvre. Or, dans le monde familial
des Ġorbat, aucune autorité n’est absolue et constante. Les modèles d’interaction préparent ces
jeunes acteurs pour une lutte permanente contre toute autorité et tout cadre dominant. Malgré le
traitement autoritaire des adultes à l’égard des enfants, la docilité et l’obéissance de ces derniers
aux aînés et aux parents ne sont pas mises en avant par les codes de conduites ġorbat. Il convient
aux adultes d’adapter leur comportement afin de contrecarrer les actes désobéissants de l’enfant.
Dans les rapports interpersonnels entre enfant et adulte, l’enfant apprend à se défendre face
aux adultes lorsqu’il souhaite se comporter selon ses propres envies. Avec l’âge, les stratégies
d’esquive et le sens de la répartie prennent place dans ses rapports intergénérationnels. L’enjeu
pour l’enfant est de saisir la situation de menace, venant de la part de l'adulte, et d’entreprendre
la démarche d’esquive. L’affirmation de l’individu se fait par la maîtrise des rapports de force. Un
exemple significatif est l’usage fort courant par l’enfant d’un langage injurieux envers les adultes ou
parents. Dans ces modèles d’interaction, les règles imposées sont donc sans cesse transgressées.
Cependant, les normes, elles, sont enracinées davantage dans « les formes de vie » (Wittgenstein
1981). L’autorité de la femme au carrefour relève donc d’une règle imposée par celle-ci, pour la
situation du carrefour, et elle est limitée à cet espace. Elle se prête, par conséquent, à toute
transgression. La femme est amenée à entreprendre des mesures afin d’empêcher et de réduire les
éventuelles rébellions (fugue, refus de rendre l’argent, refus de continuer le travail). Pour que ces
mesures s’avèrent écrasantes, elle les extrait du cadre normatif et des sphères que l’enfant peut

AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

11



difficilement combattre. Les termes qu’elle choisit dans ses communications de brutalité à l’enfant
doivent dépasser la possibilité de la rébellion de l’enfant. Le sacré en fait partie. La profanation du
sacré à laquelle les femmes ont recours en maudissant les filles (menace de perdre leur virginité),
signifie l’exclusion symbolique de la jeune fille de la communauté. Ces menaces relèvent de ce que
nous pouvons identifier comme des « injures excluantes » (Affergan 2006 : 143).

Il s’agit des injures attaquant l’ordre établi d’une culture, en faisant référence à ses valeurs et ce
qu’elle a de plus sacré. L’injurié (fille ou garçon) est ainsi susceptible de subir l’exclusion du groupe.
En prononçant une telle formule, les femmes souhaitent provoquer un effet contraire et solidifier
l’unité de leur groupe de adūri. Ce qui vient solidifier à son tour l’identité ġorbat contre « les
autres ». Elles n’expriment pas le rejet de la fille de manière directe, mais en passant par le cadre
normatif et la formulation d’un souhait. C’est la raison pour laquelle cette exclusion est qualifiée
ici de « symbolique ». Elle ne se réalise pas effectivement mais reste à l’état de menace.

L’acquisition de l’identité communautaire ġorbat et le passage à
l’âge adulte
Dans le contexte du carrefour, l’arrivée des agents municipaux surgit comme une menace
omniprésente. Mon expérience personnelle du terrain, d’un côté, et les rappels incessants des
femmes à l’adresse des enfants, de l’autre, incitent à accorder une place analytiquement importante
aux interventions de ces agents. La loi pénale en vigueur (les articles 712 et 713) considère la
mendicité comme un délit. Elle condamne le mendiant à une amende, consistant à réquisitionner
son gain obtenu par la mendicité, et à un emprisonnement d’un à trois mois. Toutefois, l’application
de cette loi n’est réalisable que dans le cadre d’une coopération entre plusieurs instances publiques.
Or, la police ne considère pas la mendicité comme une infraction nécessitant l’intervention de ses
forces. Ce faisant, cette tâche est assignée à la municipalité de chaque ville, catégorisant par la
même occasion la mendicité comme une inconvenance urbaine : une gêne pour les citoyens et une
laideur pour l’espace public. Conformément à la loi, la municipalité est chargée de transférer les
personnes arrêtées aux instances juridiques ou protectrices, en fonction de leur profil. Les enfants
seront remis à leur famille à condition que les parents ou les tuteurs légaux, munis des papiers
d’identité justifiant leur lien juridique, se présentent au centre de protection des mineurs sous les
24 heures suivant l’arrestation. Dans le cas contraire, l’enfant sera systématiquement remis aux
centres publics de protection et de l’assistanat social (Sāzmān-e Behzisti). Le séjour de l’enfant
peut y perdurer jusqu’à sa majorité. L’arrestation de l’enfant par Behzisti et son placement dans
ses centres constituent l’une des menaces les plus couramment employées par les parents ġorbat

à l’adresse des enfants dans le but de contrecarrer la désobéissance enfantine9, notamment au
carrefour. Il convient de préciser que même les séjours de quelques mois dans les centres de
Behzisti aboutissent à l’exclusion véridique de l’enfant ġorbat du groupe. Après quelques mois
d’absence, l’enfant perd sa maîtrise du dialecte ġorbati d’une part et sa place dans la structure
socio-économique du lignage d’autre part. Or, avoir l’intonation et l’accent ġorbati est un signe
distinctif par lequel les membres de la communauté se reconnaissent. Ces séjours sont donc pour
certains enfants ġorbat l’expérience même de l’exclusion du groupe et à leur retour ils rencontrent
des difficultés pour l’intégrer et y retrouver leur place.

Par l’observation des scènes de la vie quotidienne sur un temps long, et le recueil des propos
courants des protagonistes du carrefour (femmes et enfants), nous atteignons un degré plus fin
de leur représentation des forces de l’ordre public. Il semble, de ce fait, plus pertinent d’analyser

Adūri comme rite de passage ?

12



cette forme de menace (d’être arrêté par les agents municipaux) sous un angle pragmatique et de
restituer le cheminement depuis la verbalisation de l’énonciation jusqu’à la réalisation du résultat
recherché par la parente.

Quelle est/sont donc la ou les représentation(s) que ces menaces véhiculent au sujet du duo
šahrdāri-behzisti (mairie-centre de protection) ? Il convient de préciser que ce duo occupe une
place omniprésente dans les discussions entre adultes, dans les interactions verbales entre adultes
et enfants et dans l’imaginaire social des enfants. Je me concentre ici sur l’analyse pragmatique de
la représentation enfantine de ces instances publiques.

Pour comprendre cet imaginaire enfantin, il convient de remonter au post-sevrage où l’enfant
commence à découvrir son environnement social, aux moments où ses premières conceptions du
monde environnant commencent à prendre forme. Dès cet âge, il existe un événement d’une grande
importance sociale ayant une fonction organisatrice dans sa vie : l’enlèvement. Ce sont en effet les
adultes et les aînés qui introduisent ce concept sous forme de menace dans la vie du jeune enfant
au sein même de l’espace domestique et de l’espace du quartier de résidence puis plus tard au
carrefour. Leur quartier de résidence à Téhéran est connu pour ses habitants passagers et instables
(en migration ou ouvriers saisonniers), le fort taux de toxicomanie et ses réseaux développés du
marché informel. Ce caractère urbain est historiquement producteur de récits alarmants au sujet
des nombreuses insécurités qui peuvent y avoir lieu, notamment à l’égard des enfants. À cela
s’ajoute l’insécurité ressentie par les Ġorbat concernant la cohésion du groupe au sein de ce
quartier hétérogène. La superposition des deux facteurs (le quartier et l’insécurité du groupe),
amène les parents à alarmer les enfants en les mettant en garde contre les enlèvements et les rapts
éventuels. Pour imager concrètement la menace de l’enlèvement qui lui est communiquée, l’enfant
ġorbat dispose de deux figures principales : le tāï (le non-Ġorbat) et le behzisti.

Ainsi les adultes, mais aussi les enfants plus âgés, participent-ils à la reconstruction de cette
image menaçante portée par le tāï et le couple mairie-centre de protection. Les récits de descentes
des agents au carrefour et d’enfants qui disparaissent pendant quelques jours à la suite de leur
arrestation sont véhiculés quotidiennement et marquent l’esprit du jeune enfant.

Cette peur est, certes, conçue et définie par les adultes et transmise aux enfants. Néanmoins, les
enfants, qui vivent cette peur, contribuent largement à la reproduction de cette expérience et à
sa transmission. Les récits des adultes comme des enfants témoignent des enlèvements commis

tantôt par la mairie au carrefour, tantôt par les voleurs d’enfants10 dans leur quartier de résidence
à Téhéran. Cet effroi est donc vécu par un grand nombre d’enfants ġorbat, ce qui lui attribue un
caractère répétitif et aboutit à une conception commune.

À travers cette conception d’adulte, puis l’expérimentation de l’enlèvement et la reproduction des
récits effrayants par les enfants, le monde social de ces enfants produit deux catégories : (i) « les
nôtres », les personnes intimes et familières qui fréquentent l’espace domestique ; et (ii) les tāï,
composés de voleurs d’enfant et d’agents de Behzisti qui enlèvent l’enfant de sa famille.

Pourquoi le risque de l’enlèvement – envisagé à travers des faits tantôt réels, tantôt fictifs –
occupe-t-il une place aussi puissante dans l’imaginaire ? La réponse se trouve, semble-t-il, dans
des liens qui attachent l’enfant à son groupe d’origine. C’est-à-dire des liens qui sont susceptibles
d’être fragilisés par l’intervention importune de l’Autre. La consolidation de ces liens entraîne, au
contraire, la force de la cohésion du groupe, au sens du groupement au carrefour, mais également

AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

13



au sens de la « communauté » ġorbat. L’exclusion subie par le groupe de la part des tāï, joue
également un rôle déterminant dans l’apprentissage de la cohésion communautaire.

Ces liens semblent être de deux natures : (i) les liens de sang et de lignage ; et (ii) les
liens communautaires. Les liens communautaires découlent d’une opposition définie entre la
« communauté ġorbat » et la société des tāï. Au-delà de la famille et du lignage, un « lien
communautaire » rapproche les individus ġorbat venant de clans et de groupements divers. Ce
lien est premièrement matérialisé par la langue (ġorbati) mais dépend ensuite des expériences de
chaque individu et des liens qu’il noue au cours de sa vie avec d’autres Ġorbat. À l’échelle du
groupe ethnique, le cadre qui lie ces individus ne dépend pas d’une structure figée de parenté ou
de clan. Pour ce qui est du cadre communautaire, il comprend certaines normes auxquelles les
individus adhèrent communément ; dont le plus important semble se concrétiser dans l’opposition
ġorbat/tāï. Les normes communes entre les Ġorbat, se reconnaissant en tant que telles, constituent
indéniablement un « lien » qui fonctionne comme la force de l’adhésion au groupe. En revanche,
il existe des comportements ou des événements qui excluent. Le duo šahrdāri-behzisti, dans les
paroles menaçantes des parentes, représente parfaitement cette exclusion effrayante car il vient
arracher l’enfant de sa communauté. C’est donc par son expérience au carrefour que l’enfant
intègre cet attachement au groupe qui se concrétise par la présence de l’« Autre » menaçant ce
lien. Cet apprentissage semble relever d’une norme qui attachera par la suite l’individu à « une
communauté ġorbat », qu’il définira selon ses expériences individuelles.

L’hypothèse que je souhaite avancer à ce stade, c’est que la pratique de adūri joue un rôle dans la
construction de l’identité communautaire parce que cette pratique fonctionne comme un processus
par lequel le jeune ġorbat se considère adulte et ġorbat.

En quoi peut-on considérer le adūri comme un rite de passage ?
Cet article propose une lecture dramaturgique de la pratique de adūri commune à tous les enfants
ġorbat. Cette pratique est considérée comme une mise en scène par les enfants et les femmes.
Autrement dit, l’attention est portée sur l’aspect théâtral de cette pratique. Les observations et
les analyses des scènes de adūri et les discours proclamés pendant la mendicité dans différents
contextes montrent que les Ġorbat entrent en scène de adūri comme s’ils entraient sur la scène
d’un théâtre. Ils changent leurs postures et intonations et jouent le rôle de l’orphelin ou de la veuve
afin de créer un échange avec le passant ou l’automobiliste.

Toutefois, le adūri constitue une scène qui ne peut pas être séparée des références symboliques
qui la constituent : (i) des références religieuses pour l’interlocuteur (orphelin, veuve) ; et (ii) des
références sacrées qui relèvent des rapports conflictuels de la femme et des enfants ayant pour but
la sauvegarde de la cohésion communautaire.

Cette pratique apparaît ainsi comme un rituel, dans le sens que Turner (1988) lui donne. Il entend,
par ce terme, une séquence complexe d’actes symboliques performés. C’est-à-dire une performance
transformative qui révèle les classifications, les catégories et les contradictions majeures de
processus culturels. Afin de mieux comprendre le adūri en tant que processus culturel, il convient
de décortiquer les expériences subjectives de tous les jeunes ġorbat qui passent par ce rôle, et par
ce rituel ; ce que j’ai tenté de démontrer en décrivant le contexte du travail des enfants ġorbat
au carrefour. L’apprentissage des techniques corporelles et oratoires, d’une part, l’apprentissage
du rapport au non-ġorbat et du rapport à la communauté, d’autre part, constituent les fondements

Adūri comme rite de passage ?

14



d’un processus identitaire.

Toutes les techniques et les valeurs que le jeune ġorbat doit intégrer, et ce, par des épreuves
physiques et psychiques durant la pratique de adūri, font de celle-ci un passage obligatoire, afin
d’acquérir l’identité ġorbat, dans sa version communautaire. Ce passage est constitué d’une série
de pratiques ritualisées que tous les membres du groupe de adūri mettent en place. Tout se passe
comme si le adūri constituait un rite de passage pour que le jeune membre devienne adulte et
ġorbat. Un processus qui permet à l’enfant d’intégrer par ses expériences subjectives son identité
communautaire en contraste avec l’identité du non-ġorbat.

Cet espace-temps de adūri correspond à l’état liminal, dont parle Turner ou « le stade de marge » de
Van Gennep (1969), où l’enfant se situe à la limite de la société ġorbat et la société des non-ġorbat
mais aussi entre l’enfance et l’âge adulte. Dans l’analyse du « rite de passage » par Van Gennep
(1969), la vie sociale de l’individu est constituée de passages successifs d’une situation à une autre,
d’un statut social à un autre. Les rites de passage sont donc constitués d’une série de séquences,
dont le « stade de marge ». Celui-ci correspond au moment où l’individu perd son statut d’avant
et où il n’a pas encore acquis son statut à venir. En scène de adūri, cela correspond à l’interface
des références symboliques des deux cultures où se trouve l’enfant mendiant. Il doit maintenir la
cohésion de son groupe tout en entrant dans le système de valeurs du non-ġorbat et emprunter ses
concepts opératoires afin de créer un échange fructueux. Une fois qu’il aura consolidé son identité
ġorbat en opposition à l’identité du tāï, il sera devenu ġorbat et adulte et pourra enfin mettre fin à
sa pratique de adūri car il aura passé ce rite.

Cette considération du stade de marge semble renforcer l’analogie que nous proposons entre la
pratique de adūri et le rite dans sa définition turnerienne. À travers ce rite, les « classifications »
au sein du groupement, les « contradictions » inhérentes à l’identité ġorbat et les « catégories »
concernant d’autres populations voisines, surgissent. Ce qui nous intéresse dans cette analyse
concerne l’état liminal dans lequel l’agent du rite se trouve. Il est en train de changer de statut
(passer de l’enfant à l’adulte ġorbat) et ce passage lui permet de relever des contradictions, parfois
par la transgression ou le refus du respect total de la norme ou de la règle imposée par les femmes.
Par conséquent, l’individu qui s’initie à cette activité et qui la pratique durant des années, finit par
prendre conscience d’une entité socioculturelle à laquelle il appartient. De surcroît, c’est pour le
maintien de la structure de cette entité qu’il lui revient d’aller à la rencontre de l’Autre ; c’est-à-
dire du non-ġorbat. Car, rappelons-le, la présence du non-ġorbat est la condition sine qua non de la
pratique de adūri.

Conclusion
À la différence de Turner, qui voit dans le rite de passage une structure contraignant l’individu
à agir de telle sorte (provocation de la crise) afin de produire tel effet (redresser la situation de
crise), je vois dans le adūri la construction d’une vision du monde que chaque ġorbat, adulte ou
enfant, reproduit par ses propres expériences. Chaque individu, encouragé par le cadre culturel
et économique de son groupement et son devoir envers le lignage dans des moments de fêtes
annuelles, est amené à expérimenter cette reproduction, qui à son tour est culturelle et économique.
Ainsi, dans la pratique du adūri, nous observons la réappropriation de l’identité du groupe par
l’acteur. En d’autres termes, la réflexivité de l’individu ne se manifeste pas dans le changement de
l’ordre, selon la définition de Turner, mais dans la réappropriation de l’identité ġorbat à travers des
expériences individuelles, d’où un cycle répétitif.

AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

15



Néanmoins, nous reconnaissons que, dans son passage du monde de l’enfance à celui des adultes,
l’individu ġorbat agit en perturbant l’ordre sociétal de la société urbaine et en provoquant une crise
qui conduit au changement de son statut. Adopter une lecture fonctionnaliste et dire que c’est la
rationalité de l’enfant et la structure de sa pensée qui le conduit à agir de telle manière ne convient
pas à l’analyse de ces situations. Le comportement entièrement irrationnel de l’enfant à l’âge actif,
comme le fait de se rendre à Behzisti à la suite d’une dispute avec ses parents - ce qu’il regrette
quelques heures plus tard – en est un exemple parlant. Il ne s’agit donc pas d’un comportement
rationnel visant à acquérir un statut préalablement défini, mais plutôt d’une quête identitaire,
entreprise par une voie périlleuse et pour un but indéterminé. Par conséquent, la conduite de
l’enfant actif relève de son agentivité menée selon certains modèles établis d’interactions et des
formes de vie qu’il ou elle choisit parmi d’autres.

Aujourd’hui, filles et garçons passent par cette expérience que je compare à un « rite de passage »,
dans le sens où quelques-uns des traits distinctifs des rapports intracommunautaires des Ġorbat
sont repérés dans l’exercice de cette activité que l’enfant doit intégrer afin de se définir en tant que
ġorbat. Elle semble, en effet, jouer un rôle inclusif, à l’échelle de la communauté, dans le passage
de chaque individu à l’âge adulte. Ces modèles d’interactions, encouragés pendant le adūri ou dans
l’espace domestique, sont les garants d’une marge de manœuvre satisfaisante pour l’agentivité de
l’acteur. La performance, l’insistance et la maintenance des rapports de force figurent parmi ces
traits distinctifs.

L’analyse de adūri comme rite de passage, où l’enfant joue un rôle actif, nous permet d’avoir un
regard neuf sur cette pratique. Un regard qui va à l’encontre des études fonctionnalistes qui ont

tenté de présenter cette activité comme étant d’une nature purement substantielle et économique11

– et des études misérabilistes12 qui ne rendraient pas compte du rôle actif de l’enfant – mais aussi
du dynamisme de l’activité de adūri qui s’adapte avec les macro-changements de la société comme
l’urbanisation. En outre, cette lecture nous permet de voir que l’ethnographie des mondes enfantins
est susceptible de dévoiler la part active que jouent les enfants dans les différents processus de
leur individualisation et de leur socialisation.

Bibliographie

AFFERGAN F. 2006 Martinique : les identités remarquables. Anthropologie d’un terrain revisité.
Paris : Presses Universitaires de France.

AMIR-EBRAHIMI M. 1999 « L’intégration socioculturelle du sud de Téhéran dans la capitale », Thèse
de doctorat en géographie, Nanterre, Université Paris X.

ASFARI M. 2015 Asfari M. 2015 « Étrangers endotiques de Téhéran. Une ethnographie des
dynamiques identitaires des Ġorbat », Thèse de doctorat en ethnologie, Paris, Université de Paris
5-René Descartes.

BARTH F. 1961 Nomads of South Persia, The Basseri tribe of the Khamseh Confederacy. Oslo :
University Press.

BENVENISTE É. 1974 Problèmes de linguistique générale, II. Paris : Gallimard

DIGARD J.-P. 1978 « ‘Tsiganes’ et pasteurs nomades dans le sud-ouest de l’Iran », Homme et
Migrations 124 : 43-53

Adūri comme rite de passage ?

16



IVANOW W. 1914 « On the language of the Gypsies of Qainat (in Eastern Persia) », Asiatic Society of
Bengal X : 439-455

HAJIAN MOTLAGH M. 2004 « Réflexion sur le phénomène de la mendicité et ses origines en Iran
(Ta’amolo bar padide-ye takaddi va riše-ha ye ān dar Iran) » (191-221), In Prostitution, les enfants
de rue et mendicité, Colloque national des Pathologies Sociales en Iran (2002), Tome 5. Téhéran :
Agah.

KHOSROKHAVAR F. 1997 « Nouvelle banlieue et marginalité : la Cité Taleghani à Khak-é Sefid »
(307-344), In C. Adle & B. Hourcade (eds.) Téhéran, Capitale bicentenaire. Téhéran : Institut
français de recherche en Iran / Tehran engineering & Technical consulting organization.

KOUCHAKIAN FARD H. 2004 « La conception de la mendicité et les interventions de l’État et des
organisations non-gouvernementales face à ce phénomène (Mafhūm-e takaddi va eqdāmāt-e dolat
va sāzmān-hā ye ġeir-e dolati dar barxorde bā ān) » (223-264), Prostitution, les enfants de rue et
mendicité, Colloque national des Pathologies Sociales en Iran (2002), Tome 5. Téhéran : Agah.

LAPOV Z. 2008 « Les Roms Gurbets », Études Tsiganes 35 : 154-166.

LAZARD G. 2002 Dictionnaire Persan-Français. Tehran : Édition Mehr Iran.

MAUSS M. 1950 Sociologie et anthropologie. Paris : Presses Universitaires de France.

MONTEIL V. 1966 Les tribus du Fars et la sédentarisation des nomades. Paris : Mouton & Co / École
Pratiques des Hautes Études.

RAO A. 1982 Les Ġorbat d’Afghanistan, Aspects économiques d’un groupe itinérant ‘Jat’. Paris :
Recherche sur les Civilisations.

SAÏDI-SHAROUZ M. & GUÉRIN-PACE F. 2011 « La mobilité quotidienne des femmes dans la ville de
Téhéran : entre visibilité et invisibilité », L’Espace géographique 2(40) : 176-188.

SAROUKHANI B. 1998 Les mendiants (Daryūzegān). Téhéran : Kalameh.

TURNER V. 1988 The anthropology of performance. New York : PAJ Publications.

VAN GENNEP A. 1969 Les rites de passage. Paris : Mouton & Co / Maison des Sciences de l’Homme.

VUKANOVIC T. 1983 Romi (Cigani) u Jugoslaviji. Vranje : Nova Jugoslavija

WESTERMARCK E. 1928 L’origine et le développement des idées morales. Paris : Payot

WITTGENSTEIN L. 1981 Philosophical investigations. Oxford : Basil Blackwell

Notes

1 L’absence de document d’identité peut empêcher l’inscription de certains enfants à l’école. Parmi
ceux qui y sont inscrits, le taux de décrochage reste extrêmement élevé.

2 En dehors de l’Iran et de l’Afghanistan, Lapov (2008) note la présence des « Roms Gurbets » dans
les Balkans, et Vukanovic (1983) a signalé la présence des Gurbets en Serbie proche de Monténégro
et en Macédoine.

AnthropoChildren 2034-8517 N° 13 (2025) / Issue 13 (2025), 3862

17



3 Le caractère traditionnellement masculin de l’espace public et celui, féminin de l’espace privé
sont soulignés par certains chercheurs. À Téhéran, Saïdi-Sharouz et Guérin-Pace (2011) parlent
d’une visibilité restreinte de la femme dans l’espace urbain. Le caractère masculin de la rue,
l’insécurité, les contraintes vestimentaires, ne pas avoir d’activité professionnelle et le manque des
facilités urbaines en étant les principales causes.

4 Pour les références coraniques voir : 2/83 ; 2/177 ; 4/36 ; 2/215.

5 Ce terme souhaite traduire la transmission d’une vision du monde. C’est-à-dire l’inculcation
des « formes de vie » (Wittgenstein 1981) qui régiront les rapports aux hommes, aux objets et
probablement aux entités surnaturelles. À la différence de son usage dans le courant « Culture
et Personnalité », ici, il n’entend pas sous-estimer l’implication active de l’agent social dans ce
processus d’acquisition.

6 Dans les rapports entre adultes et enfants, les réprimandes continuent bien au-delà du travail. Les
Ġorbat attribuent à la catégorie des enfants un potentiel de perturbation de règles qu’ils veillent
constamment à contrecarrer.

7 Le fait de brûler la peau en plaçant dessus un objet métallique préalablement chauffé sur le feu.

8 Benveniste (1974 : 255) et Affergan (2006 : 142). Ces auteurs marquent une différence entre
l’injure (« une locution dont la fonction procède du besoin du violer une interdiction […] et de
profaner le sacré ») et l’insulte qui « stigmatise, enferme, chosifie et bloque la communication
dialogique » (Affergan 2006 : 142).

9 « Tu travailles pas ! Très bien ! Reste ici jusqu’à ce que Behzisti vienne t’emmener ». « Quand
tout à l’heure Behzisti t’emmène, tu comprendras ! ».

10 Aucun cas concret d’enlèvement n’a été observé sur le terrain. Dans les récits des ġorbat un
« Autre » imagé et malveillant est dessiné. Cependant, il semble que les enfants soient arrêtés
par les agents municipaux ou la police en raison de leur présence sans surveillance d’adulte dans
l’espace de la rue.

11 Voir, entre autres, B. Saroukhani (1998).

12 Voir M. Hajian Motlagh (2004) et H. Kouchakian Fard (2004).

Adūri comme rite de passage ?

18


	Adūri comme rite de passage ? L’enfant au centre du fonctionnement socio-économique des Ġorbat de Māzandarān
	Introduction
	La pratique actuelle de adūri et la place de l’enfant
	Les conséquences sociales de l’expérience subjective de l’enfant au carrefour
	De la discipline en adūri
	Les injures et menaces de l’exclusion du groupe

	L’acquisition de l’identité communautaire ġorbat et le passage à l’âge adulte
	En quoi peut-on considérer le adūri comme un rite de passage ?
	Conclusion
	Bibliographie
	Notes


